
Sauvons la démocratie !





SAUVONS LA DÉMOCRATIE !
Lettre ouverte aux hommes et aux femmes politiques  

de notre temps

Pierre Calame

38, rue Saint-Sabin 75011 Paris / France
Tél. et fax  :  33 (0)1 48 06 48 86 / www.eclm.fr



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

Les Éditions Charles Léopold Mayer, fondées en 1995, ont pour 
objectif d’aider à l’échange et à la diffusion des idées et des expé-
riences de la Fondation Charles Léopold Mayer pour le progrès de 
l’homme (www.fph.ch) et de ses partenaires. Les ECLM sont membres 
de la Coredem, une confédération de sites ressources pour une 
démocratie mondiale, qui rassemble des partenaires autour d’une 
charte, d’un moteur de recherche et d’un wiki. www.coredem.info

Vous trouverez des compléments d’information, des mises à 
jour, l’actualité de l’auteur, etc. sur le site www.eclm.fr

L’auteur 
Pierre Calame, polytechnicien, ingénieur des Ponts et Chaussées, 

a travaillé vingt ans au ministère français de l’Équipement où il a 
occupé diverses responsabilités de gestion territoriale et d’admi-
nistration centrale. Il en est sorti convaincu de la nécessité d’une 
réforme radicale de l’État. Après un bref passage dans l’industrie, 
il a dirigé pendant vingt ans une fondation internationale, la 
Fondation Charles Léopold Mayer pour le progrès de l’homme, dont 
il est aujourd’hui le président.

© Éditions Charles Léopold Mayer, 2012
Dépôt légal mars 2012
Essai n° 192
ISBN 978-2-84377-169-9
Mise en pages : La petite Manufacture – Delphine Mary
Création graphique : Nicolas Pruvost



du même auteur

Les travailleurs étrangers en France (avec Paulette Calame), Éditions 
ouvrières, 1969.

Dialogue des entreprises et du territoire, propositions pour une poli-
tique, Éditions Charles Léopold Mayer, 1988.

Mission possible, Desclée de Brouwer, 1993, Éditions Charles 
Léopold Mayer, 2003.

L’État au cœur (avec André Talmant), Desclée de Brouwer, 1997.
La Démocratie en miettes, Éditions Charles Léopold Mayer/Éditions 

Descartes & Cie, 2003.
Pour une gouvernance mondiale légitime, démocratique et solidaire, 

Cahier de propositions de l’Alliance pour un monde responsable, 
pluriel et solidaire, Éditions Charles Léopold Mayer, 2004.

Essai sur l’œconomie, Éditions Charles Léopold Mayer, 2009.





7

INTRODUCTION
La démocratie entre espérance et désillusion

En 2011, un vent nouveau de liberté a soufflé sur le monde. 
Combien de Gavroches se sont levés pour crier «  la dignité ou la 
mort » ? Combien sont tombés à ce cri de ralliement ? Mais est-ce le 
triomphe si souvent annoncé de la démocratie ? Rien n’est moins 
sûr. Car les démocraties en place, elles, ne sont pas au mieux de leur 
forme. Entre la capacité des lobbies financiers à influencer le vote 
des parlements, la vente des voix au plus offrant dans de nombreux 
pays pauvres, la gangrène de la corruption et le sentiment que les 
joutes politiques dissimulent trop souvent l’absence de réelle pers-
pective, la confiance de la population dans ses dirigeants politiques 
et dans leur capacité à infléchir le cours des choses est au plus bas.

Voilà trente ans déjà que nos sociétés semblent paralysées par 
l’acratie  : cette maladie de la volonté qui fait que, sachant devoir 
changer, on ne trouve plus en soi-même la volonté de le faire. Notre 
terre se meurt. Chacun le sait. Chacun le voit. Les rivières se taris-
sent. Des mers et des sols deviennent stériles. La biodiversité s’érode. 
Au sein de nombreuses sociétés la cohésion sociale se délite. Le cli-
mat s’échauffe. La mer monte. Que fait-on en réponse ? Rien ou plu-
tôt si, on révise les prévisions de hausse de température pour la fin 
du siècle et on retourne à ses petites affaires. Enfermées dans leur 
cadre national, ne se sentant devoir rendre de comptes qu’à leurs 
électeurs, sous la pression des échéances de court terme, esclaves, 
comme le disait si joliment John Maynard Keynes, d’économistes 
morts depuis longtemps et dont ils ignorent même le nom, en proie 
à la maladie du siècle, la schizophrénie, courant ici pour relancer la 
consommation de peur d’une récession globale et là pour freiner la 
consommation de peur du changement climatique, nos élites poli-
tiques en viennent à prendre le dire pour le faire, l’agitation pour 
le changement.

Jamais peut-être le fossé entre démocratie formelle et démocra-
tie substantielle, entre le rituel des élections périodiques et la capa-
cité à agir ensemble sur notre destinée, sur la gestion de notre cité 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

8

planétaire n’a paru aussi infranchissable. Nous pressentons, sans 
toujours vouloir nous l’avouer, que c’est tout le système de pen-
sée, tout le système institutionnel né en Occident entre le xviie et le 
xixe siècle, associant droits de l’homme, foi de charbonnier dans la 
science et la technique, mystique du progrès, affirmation de l’indi-
vidu, illusion de ressources naturelles infinies, passion d’apprenti 
sorcier pour toutes les manipulations de la nature, mystique de 
la nation, souveraineté sans partage et sans limite des États, qui 
est maintenant à bout de souffle. Nos élites politiques, de façon 
presqu’unanime, ont tant baigné dans ce système de pensée, dont 
ils sont les héritiers et les bénéficiaires, qu’ils sont les derniers, 
peut-être, à être en mesure d’en questionner la pertinence pour le 
siècle qui vient. Héros de tragédie grecque, c’est au moment où, au 
faîte de la puissance et des honneurs, ils se croient maîtres du des-
tin que ce destin, au contraire, les subjugue.

C’est ce contraste entre le souffle de la démocratie espérée et 
la crise de la pratique démocratique actuelle qui m’a poussé à 
écrire cette lettre ouverte, pour dire la nécessité d’une pensée et 
d’une pratique politiques profondément renouvelées. Je crois à la 
politique, affirmation de la possibilité pour l’humanité de penser 
sa destinée et d’agir sur elle. Je crois à la démocratie, inséparable 
d’une confiance en l’homme et en sa capacité à délibérer avec les 
autres des choix collectifs à faire pour le bien de la Cité. Mais c’est 
cette foi dans la politique et la démocratie qui me conduit à en pro-
mouvoir une autre conception, d’autres échelles de temps et d’es-
pace, d’autres méthodes et d’autres priorités.

L’humanité a besoin pour survivre de conduire une grande tran-
sition, de la concevoir et de la mettre en œuvre. Les élites politiques 
ont dans ce contexte la responsabilité historique de fédérer les créa-
tivités et les énergies, de définir des stratégies de long terme, d’in-
venter les institutions et les règles nécessaires pour y parvenir. Ce 
sont ces perspectives que j’ai souhaité explorer.

La première étape est, selon moi, de retrouver le chemin de la 
confiance mutuelle, entre les responsables politiques et l’ensemble 
de la société mais aussi plus profondément entre les citoyens. 
Pour cela, il faut concevoir la politique comme une éthique et une 
méthode. On entend dire que la politique est en crise faute d’atten-
tion des élites politiques au quotidien de leurs concitoyens. Selon 



INTRODUCTION

moi, ce n’est pas le cœur du problème. La fonction majeure de la 
politique est d’éclairer les choix à long terme et de les soumettre à 
délibération collective, puis d’engager des actions de changement 
structurel qui ne peuvent se faire qu’avec l’adhésion du plus grand 
nombre. Le temps se venge de ce que l’on fait sans lui. C’est pour-
quoi l’identification des dimensions de la grande transition est 
un acte politique essentiel. Dans la lettre sont décrites les quatre 
dimensions de la transition, telles qu’elles se sont dégagées de plu-
sieurs décennies de dialogue international : l’institution des com-
munautés, l’éthique commune, la gouvernance et la transition vers 
des sociétés durables.

Puis, au-delà des titres, j’ai voulu montrer les contenus possibles 
de chacune de ces dimensions, non pour fournir un prêt-à-penser de 
la transition – ce qui serait contradictoire avec l’insistance mise sur 
la délibération collective – mais pour donner un contenu concret et 
proposer des pistes de changement. Car il ne suffit pas de proclamer 
qu’un autre monde, une autre politique, une autre démocratie, une 
autre gouvernance et une autre économie sont possibles, il faut dire 
ce qu’ils peuvent être et comment les construire.

Ce faisant, j’ai conscience du décalage entre les idées que j’avance 
et ce qui se débat jour près jour dans les meetings et les medias. Mais 
il m’a semblé que la réhabilitation de la politique était à ce prix.





11

I. RETROUVER  
LES CHEMINS DE LA CONFIANCE 
EN RENOUVELANT L’ÉTHIQUE 
ET LES MÉTHODES  
DE LA POLITIQUE

Redonner confiance à la société,  
noblesse à la politique, sens à la démocratie

Vous proposez de jouer un rôle important en France, une puis-
sance moyenne endettée qui devra assumer son rôle et prendre sa 
part des défis de la planète ; dans une Europe, notre famille natu-
relle, qui manque aujourd’hui d’un projet fort qui puisse l’aider à 
surmonter ses doutes et ses divergences  ; dans un monde devenu 
irréductiblement interdépendant, sans pilote et sans gouverne-
ment au moment où il devrait conduire une immense transition 
sans laquelle le pire est à craindre. Le peuple le voit. Les dirigeants le 
savent mais se taisent ou regardent ailleurs comme écrasés d’avance 
par l’ampleur de la tâche.

Le bateau France a un équipage déjà fatigué, en prise au doute. 
Doute en lui-même, doute, plus encore en ses gouvernants. Au 
spectacle de pilotes successifs, jurant de changer la société ou d’at-
teindre la terre promise en un mandat, donnant de furieux coups 
de barre à gauche et à droite qui ébranlent la charpente du navire et 
mettent à l’épreuve les nerfs de son équipage en lieu et place d’un 
véritable changement de cap, multipliant les effets d’annonce et 
les mesures législatives prenant les mots pour les choses, rempla-
çant les officiers sans vergogne au gré des amitiés et des allégeances 
plutôt qu’en fonction de leur qualité, donnant trop souvent le spec-
tacle de la confusion des ambitions privées et du bien commun, 
trop pressés pour être lucides, trop anxieux de plaire pour s’adosser 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

12

à de fermes convictions, trop coupés du peuple pour en partager 
les peines et les joies, le peuple de France a perdu confiance en lui-
même et en ses dirigeants.

La société française est fatiguée. D’une fatigue plus psycholo-
gique que physique. La société n’est pas courbatue par l’effort mais 
désorientée. Cette fatigue n’est pas une fatalité. On oserait presque 
dire qu’elle n’a pas de cause « objective ». Si l’on regarde l’évolution, 
toujours croissante, du temps moyen passé par chacun des citoyens, 
jeunes et vieux, devant son écran de télévision ou d’ordinateur, il faut 
bien conclure que le gisement d’énergie inemployée est immense. 
Les causes sont subjectives, et de ce fait beaucoup plus graves. Elles 
ne sauraient se traiter par des somnifères ou une cure de sommeil. 
Un ressort s’est cassé. Le monde politique y a sa part, considérable, 
de responsabilité. À toujours traiter les problèmes à leur surface, à 
rester attaché à des modes de pensée et d’action ou à des institutions 
héritées de l’histoire et décalées par rapport à la réalité du monde, 
à prendre l’agitation pour de l’action, à garder l’œil fixé sur les 
humeurs publiques et les sondages plutôt que sur l’horizon à long 
terme, le monde politique a troqué son devoir contre ses intérêts.

Lui attribuer toute la responsabilité du mal-être français serait 
faire trop grand cas du pouvoir du politique et, en forgeant à son 
égard des attentes excessives, préparerait à de nouvelles désillu-
sions. On ne change ni la vie ni la société en un tour de main. Nous 
n’attendons pas de vous des miracles. De grâce, ne nous en promet-
tez pas. Mais si la solution ne peut venir de vous seuls, il est en votre 
pouvoir de redonner à vos concitoyens le sens et le goût de l’aven-
ture collective, d’aimanter leurs énergies et leur créativité autour 
de perspectives et d’ambitions partagées.

Car le mal français, cette étrange langueur d’un peuple si riche 
d’histoire et de talents, jouissant de tant de circonstances favorables 
par sa situation géographique, son appartenance à l’Europe, la qua-
lité et la diversité de ses climats, ses terroirs et son patrimoine, 
jouissant de tant de facteurs potentiels de bonheur, d’un haut degré 
de développement, tient en un mot : la défiance.

Défiance du peuple à l’égard de ses gouvernants et des gou-
vernants à l’égard du peuple. Défiance de chacun à l’égard de ses 
voisins. Manque de confiance en l’avenir. Défiance à l’égard des 
entreprises, des scientifiques, des journalistes. Défiance à l’égard de 



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

13

l’Europe. Défiance à l’égard de la mondialisation. Défiance à l’égard 
de la démocratie. Et, finalement, manque de confiance en soi, sans 
lequel la défiance à l’égard des autres ne serait pas si générale.

La défiance est un cancer qui ronge. On peut tenter d’y remédier 
à court terme en accumulant droits, garanties et sécurités mais, à 
long terme, ces expédients ajoutent encore au mal. C’est ce cercle 
vicieux qu’il faut rompre et cela passe par le rétablissement de la 
confiance des dirigeants envers leur peuple et du peuple envers ses 
dirigeants.

Pour rétablir la confiance, il vous faudra sortir du discours poli-
tique mille fois ressassé et redonner à la politique ses lettres de 
noblesse en l’élargissant : en direction du long terme, là où dans nos 
démocraties la politique n’a plus qu’un horizon de court terme ; en 
direction du monde là où elle s’en tient si souvent à nos limites 
hexagonales ; en direction du renouvellement des idées et des ins-
titutions, là où elle se cantonne trop souvent dans des mesures qui 
font l’économie de remises en cause plus radicales.

Il faut redonner à la démocratie son sens profond, qui est la foi 
dans l’homme et dans l’humanité, la confiance mise dans l’intel-
ligence et la maturité de chacun et dans la capacité de la commu-
nauté à faire des choix judicieux pour son avenir. Le rituel du vote 
se vide de son sens depuis qu’en France l’élection présidentielle, 
une fois tous les cinq ans, semble se substituer à tous les autres, 
entretenant l’illusion que tous les cinq ans s’opèrent des choix déci-
sifs pour la société. La fréquente alternance transforme ces choix 
en caricatures ou en promesses vaines. Il faut retrouver le chemin 
d’une démocratie vraie, d’une démocratie substantielle redonnant à 
chacun d’entre nous, et à la communauté prise dans son ensemble, 
le sentiment d’avoir prise sur la destinée collective.

Concevoir et conduire  
la grande transition du xxie siècle

Nous sommes entrés, au xxie siècle, dans une période de grande 
transition. Les sciences et les technologies comptent plus dans l’évo-
lution de notre société que les choix explicitement politiques. Les 
cartes sont rebattues au niveau mondial. Et, surtout, l’humanité 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

14

s’est mise en situation de s’auto-détruire non plus par la guerre 
mais par la simple poursuite de nos modes de vie. Dans ce contexte 
nouveau, la démocratie substantielle a une signification sans équi-
voque  : c’est la capacité à vouloir, à concevoir, à conduire cette 
grande transition. Celle-ci va s’inscrire dans la longue durée, d’où la 
projection du politique sur le long terme ; elle va s’opérer à l’échelle 
de la planète, d’où la projection du politique sur le niveau mondial ; 
elle suppose de repenser en profondeur les systèmes de pensée et les 
institutions hérités des siècles passés et qui continuent à modeler 
nos choix, d’où le prolongement du politique vers la refondation 
intellectuelle et institutionnelle de nos sociétés.

Les citoyens sont conscients de cette nécessité mais se sentent 
impuissants, livrés à eux-mêmes devant l’ampleur de la tâche. Ils 
voient qu’au fond, les dirigeants politiques partagent ce sentiment. 
Si le peuple a perdu confiance en vous, c’est moins en raison de 
la permanente agitation de surface, du goût du spectacle et du 
pouvoir, de la polarisation sur le court terme, car ces défauts ont 
presque toujours coexisté avec l’exercice de la démocratie, qu’en 
raison du sentiment diffus que vous n’êtes pas à la hauteur de ces 
défis, que, pris dans le tourbillon du quotidien, vous avez perdu de 
vue leur urgence, que, conscient de votre propre impuissance à pen-
ser et conduire une transition qui vous dépasse, vous tentez de vous 
en masquer le caractère inéluctable par la griserie du pouvoir et de 
l’action quotidienne.

On n’attend d’un responsable politique ni qu’il soit un grand pen-
seur, ni qu’il soit un prophète. Un grand responsable politique, et je 
suis sûr que vous aspirez sincèrement à l’être, doit être un capteur 
d’idées et de rêves, celui ou celle, qui sera capable de proposer un 
cap, de fédérer les énergies, bien au-delà des frontières des familles 
politiques, autour d’un but commun. Il faudra que vous ayez une 
vision claire des objectifs à long terme, que vous sachiez convaincre 
vos concitoyens de la justesse de ces objectifs, que vous aimantiez les 
énergies et les créativités pour que se dégagent progressivement les 
voies concrètes de cette grande transition. Si vous y parvenez, vous 
aurez, selon l’expression consacrée, bien mérité de la patrie.

Votre premier rôle, celui d’éveilleur et de fédérateur, va être d’ai-
der vos concitoyens à décrypter le monde qui vient, à comprendre les 
dimensions de la grande transition et à la préparer avec confiance, 



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

15

audace et détermination. Bon nombre de nos concitoyens sont fas-
cinés par la complexité du monde actuel. Cette fascination paralyse 
les énergies, les créativités et la volonté d’agir ensemble. Le risque 
est grand, faute de pouvoir se mettre à l’échelle des grands défis qui 
nous attendent, de se réfugier dans l’inaction et l’impuissance ou 
dans l’action locale. C’est là que la politique retrouve sa vocation 
irremplaçable et sa noblesse  : aller à l’essentiel, oser, sans trahir 
la réalité, éclairer et hiérarchiser, par le débat collectif, les enjeux 
essentiels. Osons affirmer que le monde est compréhensible, que les 
dimensions de la grande transition sont claires.

Aborder les quatre dimensions  
de la grande transition

Du débat international mené pendant quinze ans au sein de 
l’Alliance pour un monde responsable, pluriel et solidaire (www.
alliance21.org) et en particulier des travaux de l’Assemblée mon-
diale de citoyens, la première du genre, qui a rassemblé, à l’initiative 
de la Fondation Charles Léopold Mayer pour le progrès de l’homme, 
en décembre 2001 à Lille quatre cents personnalités venant de cent 
pays et de tous les milieux, s’est précisément dégagé un Agenda 
pour le xxie  siècle. C’est une véritable feuille de route qui énonce 
les quatre dimensions de la grande transition : l’émergence d’une 
communauté mondiale ; l’adoption d’un socle éthique commun ; 
la révolution de la gouvernance  ; la transition du modèle actuel 
de développement et d’économie vers des sociétés durables. Cette 
feuille de route, je vous propose de la faire vôtre. Permettez moi, 
avant d’entrer dans le détail des initiatives que vous aurez à prendre, 
de dire quelques mots de chacune de ces quatre dimensions.

L’émergence d’une communauté mondiale
La première, l’émergence d’une communauté mondiale est poli-

tique, au sens le plus profond du terme. Communauté mondiale ne 
signifie pas existence d’institutions internationales mais conscience 
vécue d’un destin commun, au-delà des divergences des intérêts natio-
naux. Il y a vingt ans, il était de bon ton de dire que le monde était 
devenu un village. Mikhaïl Gorbatchev, dans son discours visionnaire 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

16

à l’Assemblée Générale des Nations unies l’avait d’ailleurs proclamé 
avec force : notre oïkos, notre foyer domestique, c’est aujourd’hui la 
planète. Mais, comme me l’a fait justement observer Edgar Morin, 
ce village mondial est aujourd’hui sans justice et sans règle. Si notre 
planète peut se comparer à un village, du fait de l’interdépendance 
irréversible entre les différentes sociétés, entre l’humanité et la bios-
phère, il lui manque la dimension essentielle : la conscience de for-
mer une communauté. Nous restons convaincus, et l’organisation 
politique de nos États nous y renvoie sans cesse, que les seules com-
munautés réelles de destin sont les communautés nationales, notam-
ment celles qui se sont forgées de longue date, comme la France. Nous 
feignons de croire que, sur la scène mondiale, la confrontation des 
intérêts nationaux ou la coopération compétitive entre les grandes 
régions du monde peut pallier l’absence de conscience vécue d’une 
communauté de destin. C’est illusoire. Nous sommes habitués à 
réduire la gouvernance à la gestion de communautés déjà insti-
tuées, enfermées dans les frontières qui les délimitent, soudées par 
des symboles, incarnées et encadrées par des institutions. Certes, la 
construction européenne semble d’une autre nature : c’est une nou-
velle communauté qui se construit en tentant de dépasser les rivalités 
des États qui la composent. Mais, même dans ce cas, l’intégration s’est 
faite par les institutions plutôt que par les peuples. Nous en voyons 
aujourd’hui les conséquences : survienne une crise, comme celle de 
l’euro, et les réflexes nationaux prennent vite le dessus. Nous avons 
oublié que la fonction première, la plus noble, de la gouvernance et 
du politique, avec son cortège de rituels et de symboles n’est pas de 
gérer les communautés instituées mais bel et bien d’instituer des 
communautés, de construire la conscience d’un destin commun. Et 
nous voyons la réticence de bien des dirigeants nationaux, à commen-
cer par ceux de la France, à dépasser le nationalisme pour contribuer 
à l’émergence de communautés de destin plus larges, régionales ou 
mondiales. Nous devrions, pourtant, nous souvenir que la construc-
tion de notre propre identité française a été longue et laborieuse et 
qu’elle n’est ni immuable, ni acquise une fois pour toutes, ni indépas-
sable. Construire la conscience du destin commun est le seul moyen 
de civiliser notre xxie siècle ; le seul rempart contre la violence incon-
trôlée au fur et à mesure que la finitude de la planète exacerbera les 
contradictions d’intérêt entre les peuples et les régions du monde.



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

17

Regardez l’impasse dans laquelle se trouve actuellement la gou-
vernance mondiale. Elle s’est construite, à l’issue de la seconde 
guerre mondiale, sur la base des identités politiques préexis-
tantes. C’était inévitable. En toute rigueur, il s’agit moins d’une 
gouvernance mondiale que d’une gestion intergouvernementale 
du monde et cette relation intergouvernementale ne fait guère 
progresser la conscience d’une communauté de destin. De là, l’im-
passe : de nombreux peuples, voyant se déployer au plan mondial 
les rapports de force entre États et s’exprimer à travers ces rapports 
de force la domination des plus puissants d’entre eux, mettent en 
question la légitimité et l’efficacité de la gouvernance mondiale 
actuelle et n’éprouvent nul empressement à la voir se renforcer  ; 
ils craignent d’en faire les frais sans contrepartie, d’autant plus que 
les pays les plus puissants ne donnent guère l’exemple d’un partage 
des sacrifices ou d’un abandon de la souveraineté. Les conférences 
de consensus qui se sont imposées depuis le début du siècle dans les 
négociations internationales donnent à chacun d’eux un droit de 
véto. Et, pourtant, chacun sait bien que les régulations actuelles ne 
sont pas à l’échelle des besoins, qu’il s’agisse de l’énergie, du climat, 
de la biodiversité, du développement social ou de la santé.

Le seul moyen de sortir de cette impasse est de contribuer à 
construire une communauté mondiale, la conscience d’un destin 
commun. Il faut que notre État, que notre corps politique, accep-
tent les nouvelles limites que lui assigne l’histoire. L’État mobilise 
aujourd’hui l’essentiel des ressources publiques et la scène poli-
tique nationale reste l’espace quasi exclusif de la démocratie alors 
que l’échelle nationale n’est plus adéquate pour gérer les défis du 
monde. Votre devoir sera de mobiliser les moyens de l’État pour sou-
tenir, de l’échelle locale à l’échelle mondiale, le développement de 
mouvements et d’assemblées de citoyens qui seuls pourront créer 
au fil du temps, des espaces nouveaux de dialogue, de découverte 
mutuelle et d’apprentissage de la coopération. Telles sont les condi-
tions d’émergence d’une communauté mondiale.

L’adoption d’un socle éthique commun
La seconde dimension de la transition, c’est l’adoption au 

plan mondial d’un socle éthique commun. Nos sociétés, la société 
chinoise ou africaine comme la société européenne, souffrent 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

18

d’une crise des valeurs. Or, ce sont les valeurs partagées, religieuses 
ou non, qui permettent de transcender les égoïsmes et les rivalités 
pour donner sens à la communauté. La France a été historiquement 
à la pointe du combat pour la laïcité. Mais quelles que soient les ver-
tus de la tolérance, elle ne suffit pas à donner du sens. Nous avons 
cherché à substituer au Christianisme une sorte de religion laïque, 
faite de croyance en la modernité et en la science, cimentée par les 
droits de l’homme. Plus récemment, l’exaltation du bien-être par le 
développement de la consommation, l’illusion, entretenue à grands 
renforts de slogans, qu’à travers le libre jeu du marché, la poursuite 
égoïste des intérêts de chacun allait contribuer au bien-être de tous 
sont venus compléter cette nouvelle religion. Mais les sciences et le 
marché, complétés par les droits de l’homme comme promesse de 
justice et comme garde-fou, ne suffisent pas et n’ont jamais suffi 
à bâtir une société ; ni au niveau local ni a fortiori au niveau mon-
dial. Les droits politiques et civiques dits « de première génération » 
étaient opposables aux pouvoirs politique et administratif. Ils ont 
fait leurs preuves. Mais l’extension des droits sociaux, économiques 
et environnementaux, quelle que soit la pureté des intentions qui 
y ont présidé, est incantatoire ; il n’existe pas de droits réels sans 
institutions capables d’imposer leur effectivité et ce n’est pas le cas 
des droits économiques, sociaux et environnementaux.

Plus grave encore, la polarisation de l’éthique sur les droits a 
déséquilibré la citoyenneté. Car le contrat social, qui fonde impli-
citement l’appartenance à la communauté, suppose un équilibre 
entre droits et responsabilités. Cet équilibre n’est pas simple à 
atteindre. On le voit bien dans l’éducation : fondée avant guerre sur 
la litanie des devoirs, elle a, par un effet de balancier, été fondée 
ensuite sur la proclamation des droits. Or, le droit isole, en revendi-
quant pour chaque individu des droits et en renvoyant la responsa-
bilité aux autres. Qui plus est, il en va de l’énoncé des droits comme 
de l’énoncé des objectifs que s’est assignée au fil des décennies la 
communauté internationale. Leur multiplication les rend contra-
dictoires entre eux et oppose les communautés les unes aux autres. 
On le voit à propos du droit au développement et du droit à l’inté-
grité de la biosphère.

Depuis plus de soixante ans, la communauté internationale 
s’est construite sur deux piliers éthiques, la Charte de l’ONU et la 



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

19

Déclaration universelle des droits de l’homme. Ils ont montré, mal-
gré de multiples crises, leur fécondité. En revanche, héritiers des 
vainqueurs de la seconde guerre mondiale, ils sont une création 
trop exclusivement occidentale pour que leur universalité soit aisé-
ment reconnue par tous les autres peuples, et les dictatures savent 
en jouer en se drapant dans l’exception culturelle. En outre, le pacte 
entre États que constitue la Charte de l’ONU, et la Déclaration uni-
verselle des droits de l’homme ne sont pas en mesure de fonder la 
communauté mondiale. Un troisième pilier est indispensable.

Ce troisième pilier doit parler au cœur des peuples, quelles que 
soient leurs traditions culturelles, religieuses et philosophiques. Et 
il doit être le reflet des interdépendances qui nous unissent, pour le 
meilleur et pour le pire, aux autres peuples et qui inscrivent l’huma-
nité dans l’ensemble de la biosphère. À l’issue d’un long dialogue 
interreligieux et interculturel mené à l’initiative de la Fondation 
Charles Léopold Mayer, nous sommes arrivés, à l’échelle internatio-
nale, à la conclusion que c’est le principe de responsabilité et de 
co-responsabilité qui satisfait à ces critères. Il est, sous des formes 
diverses, au cœur de chaque société : c’est en assumant la respon-
sabilité à l’égard des autres membres d’une communauté que nous 
en devenons membres. À l’idée de communauté mondiale fait donc 
écho celle de responsabilité universelle.

Votre devoir sera de promouvoir l’idée de responsabilité à toutes 
les échelles, en particulier, de promouvoir une Charte des respon-
sabilités universelles auprès des instances de l’ONU, d’œuvrer pour 
le développement d’un droit international fondé sur cette Charte, 
de mettre le principe de responsabilité au cœur de la construction 
européenne, de veiller à ce qu’il devienne une référence perma-
nente des différents milieux professionnels, entreprises, université, 
recherche, armée, medias.

La révolution de la gouvernance
Troisième dimension de la transition, la révolution de la gou-

vernance. Elle concerne la manière de gérer la société, de conce-
voir l’État, de faire de la politique. C’est, si je peux me permettre, 
votre fonds de commerce. Les Français, en particulier les intellec-
tuels, ont eu bien du mal à adopter le concept de gouvernance. Il 
sentait le fagot. Réintroduit par les anglo-saxons – alors qu’il vient 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

20

du français – à la fin du xxe siècle, il chatouillait désagréablement 
nos oreilles, avec ses relents de néo-libéralisme, ses interrogations 
sur l’efficacité de l’action publique, de l’État. Pour certains, c’était 
même la négation du politique. Il est vrai que les conditions d’in-
troduction du concept par des institutions multilatérales comme 
la Banque mondiale, dans le climat de libéralisme exacerbé qui 
a suivi la chute du mur de Berlin, la manière dont, inspiré de la 
«  gouvernance d’entreprise  », il jugeait, par principe, la gestion 
privée plus efficace que l’action publique, le plaidoyer en faveur 
d’une réduction de la sphère publique, l’éloge de démarches ges-
tionnaires inspirées de l’économie de marché et, plus que tout, ce 
détestable concept de « bonne gouvernance » au nom duquel étaient 
promues des recettes présumées universelles, mélange superficiel 
d’économie de marché et de démocratie représentative, tout cela 
avait de quoi faire grincer les dents. Mais ces excès idéologiques se 
sont ruinés d’eux-mêmes. La Banque mondiale a remisé ses leçons 
de doctrine pour redécouvrir l’État. Pour bien des pays en dévelop-
pement, le consensus de Pékin, horresco referens, semble maintenant 
plus convainquant que le consensus de Washington. La crise finan-
cière a, au moins pour un temps, rabattu la superbe d’un secteur 
financier qui ne voyait de modernité que dans l’autorégulation et 
la sophistication des produits dérivés. Il s’est empressé de courir 
à la soupe des secours publics, comme n’importe quel abonné aux 
Restos du cœur, lorsque sa survie s’est trouvée menacée. Cette évo-
lution permet aujourd’hui de dégager le concept de gouvernance 
de sa gangue idéologique et aux esprits français de l’assumer plei-
nement. De quoi s’agit-il en effet  ? De décrire et comprendre les 
multiples modalités selon lesquelles les sociétés se sont gérées et se 
gèrent, d’imaginer avec audace les modalités selon lesquelles elles 
devront se gérer au xxie siècle.

La gouvernance est la question la plus ancienne qui soit parce 
que c’est la question centrale de l’humanité : pour reprendre une 
image familière aux écologistes, la gouvernance est l’art de main-
tenir une société dans son «  domaine de viabilité  », en dehors 
duquel elle meurt. Parler de gouvernance, c’est reconnaître que nos 
concepts et nos institutions familiers, l’État, les collectivités territo-
riales, la démocratie parlementaire, ne sont pas des points d’abou-
tissement de la modernité, qu’il faudrait étendre au monde entier 



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

21

comme un acte civilisateur. Ils ne sont pas, comme on a voulu nous 
le faire croire, « la fin de l’histoire » mais au contraire un moment de 
l’histoire, propre à l’Occident, caractéristique d’un certain état de la 
société et des systèmes techniques. Par exemple, la démocratie par-
lementaire est inséparable de l’écrit, de la lenteur des transports et 
des voyages à cheval qui rendaient nécessaire la réunion périodique 
de délégués des différentes communautés. Elle n’a pas grand chose 
à voir avec internet. De même, notre conception absolutiste de 
l’État, l’idée qu’il est l’incarnation suprême de l’intérêt général et 
que les relations internationales doivent se réduire à des relations 
entre États souverains remonte au xviie siècle et n’a pas grand chose 
à voir avec la gestion d’un système mondialisé. Ce sont les réponses 
concrètes apportées par des sociétés données à une époque donnée. 
C’est notre héritage. Il a une grande valeur, à condition de ne pas 
prendre nos concepts et nos institutions comme des évidences uni-
verselles et intemporelles assurées d’apporter à la gestion de nos 
sociétés les réponses adaptées au xxie siècle.

La gouvernance ne nous invite pas à faire du passé table rase mais 
nous impose un devoir d’inventaire et d’invention : comment l’hu-
manité va-t-elle s’organiser au xxie siècle pour parvenir à rester dans 
son domaine de viabilité ? Chacun voit bien, entre crise écologique, 
économique, financière et sociale, changement climatique, incerti-
tude sur la manière dont nous saurons ensemble préserver l’équilibre 
dont dépend l’avenir de l’humanité et partager entre les peuples les 
ressources rares, que cette question n’est pas abstraction de philo-
sophes mais question décisive. L’intérêt renouvelé pour la mort ou la 
disparition des civilisations et des espèces est un signe des temps. Il 
ne résulte pas d’une passion soudaine pour l’histoire ancienne mais 
de la prise de conscience, comme le disait Malraux, que les civilisa-
tions sont mortelles et qu’une civilisation qui ne sait pas trouver des 
réponses adaptées à son époque est en danger de mort.

Votre responsabilité, à ce moment de l’histoire, est immense. S’il 
y a déclin de l’Occident et de la France, ce sera moins par la néces-
sité, inéluctable, que les autres peuples aient accès à un bien-être 
matériel comparable au nôtre que par l’incapacité de proposer au 
monde des voies nouvelles, face à des défis eux-mêmes nouveaux 
par leur nature, leur ampleur, leur complexité. Réinventer la gou-
vernance du local au mondial, en jeter les bases conceptuelles et 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

22

institutionnelles, proposer des modalités concrètes de mise en 
œuvre, propres à notre culture et à nos traditions sans prétendre 
pour autant en faire des recettes universelles, est le moyen le plus 
sûr de redonner ses lettres de noblesse à la politique.

Il est écrit dans l’Évangile « on ne met pas du vin nouveau dans 
de vieilles outres ; autrement les outres éclatent, le vin se répand et 
les outres sont perdues ». C’est pourtant ce que nous faisons tous les 
jours, en matière de gouvernance. Sans doute est-il difficile de faire 
autrement : on ne change pas les systèmes de pensée et les grandes 
institutions comme on change de chemise. Ils sont la quille de la 
société, les garants de sa stabilité. Mais cette inertie devient pro-
blème quand la société elle-même, notamment sous l’impact d’une 
évolution rapide des sciences et des techniques, se met à évoluer très 
vite. C’est le cas depuis un siècle et demi et plus encore depuis la 
seconde guerre mondiale. Le risque est alors grand que les concepts 
et les institutions sur lesquels repose le fonctionnement de la société 
n’aient plus grand chose à voir avec les défis qu’elle doit relever.

Le système conceptuel et institutionnel actuel est vieux de plus 
de deux siècles. Il correspondait à la société de l’époque. Il ne cor-
respond plus à la nôtre. Chacun en est confusément conscient mais 
les responsables politiques et administratifs, présumés spécialistes 
de la gouvernance, le sont moins que les autres parce que ce cadre 
conceptuel et institutionnel est celui dans lequel ils se sont formés, 
celui qui leur confère leur statut et leur prestige. Comme chantait 
Georges Brassens, «  c’est leur raison de vivre, ils ne s’en privent 
pas ». Michel Rocard faisait observer un jour que plus la compéti-
tion politique est âpre, plus elle absorbe l’énergie de ceux qui pré-
tendent accéder aux plus hautes fonctions. De sorte, disait-il, qu’un 
responsable politique qui arrive à la tête d’un parti ou plus de l’État, 
trente ans après son entrée dans l’arène politique, y parvient avec 
une vision du monde qui est celle de sa jeunesse.

Le fossé entre «  la France d’en haut  » et «  la France d’en bas  » 
est devenu l’une des antiennes du discours politique. Si les princes 
qui nous gouvernent, entourés de conseillers, de thuriféraires et 
de gardes du corps, connaissaient mieux le prix de la baguette, 
l’odeur de la sueur dans le métro aux heures d’affluence, les affres 
du chômage ou les fins de mois difficiles, seraient-ils plus aptes à 
gouverner  ? Sans parler du caractère étonnamment méprisant 



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

23

de l’expression même de « France d’en bas ». Dans un pays qui se 
pique d’égalité et de démocratie, cette affirmation n’est-elle pas le 
résultat d’un profond malentendu ? Est-ce bien de cette ignorance 
du quotidien de la part de nos princes qu’il faut s’inquiéter ou du 
fait qu’ils ne sont pas préparés à remettre en cause leurs certitudes 
pour concevoir la gouvernance de demain ?

Prenons un exemple entre mille, celui de la décentralisation à 
la française. Aucun problème de notre temps ne peut être résolu 
à un seul niveau de gouvernance. La coopération entre les diffé-
rents niveaux, du mondial au local, est donc la clé de l’efficacité. 
Et pourtant, des lois de décentralisation de 1982-1983 au rapport de 
la Commission Balladur en 2009, le monde politique français n’a 
cessé de prétendre le contraire. Et cela, parce que notre démocratie 
repose sur une aporie : il n’y a démocratie que si l’on sait qui est res-
ponsable de quoi puisque c’est à travers l’élection des responsables 
que le peuple peut manifester sa volonté ; de ce fait, seul un strict 
partage des compétences entre les différents niveaux de collectivité 
est compatible avec une saine démocratie. Faut-il en conclure que le 
bon fonctionnement de la démocratie suppose de mettre en place 
des dispositifs inefficaces au regard des problèmes à résoudre ? Il a 
fallu le Livre Blanc du Comités des Régions européennes, en 2009, 
pour que le concept de « gouvernance à multi-niveaux » commence 
à acquérir une légitimité. Plus récemment, Felipe Gonzalez, dans 
le rapport de fin de la mission qui lui avait été confiée par le prési-
dent de la Commission Européenne sur l’avenir de l’Europe, a écrit 
ce que nous savons depuis des décennies : « le problème n’est pas 
le partage des compétences mais l’exercice des compétences par-
tagées  ». C’est en énonçant clairement les principes et méthodes 
d’exercice de la compétence partagée que l’on redonnera vitalité à 
la démocratie et non en tournant le dos à la réalité.

Du modèle actuel de développement vers des sociétés durables
La quatrième et dernière dimension de la transition, peut être 

la plus difficile, concerne le passage du modèle actuel de dévelop-
pement à des sociétés durables. Comme tous les autres candidats, 
vous prétendrez mettre le développement durable au cœur de votre 
action politique. C’est devenu une figure imposée. Qui, entreprise 
ou collectivité publique, ne prétend pas « faire du développement 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

24

durable » ? En feignant de ne pas voir que le concept est vidé de son 
sens. Depuis plus de vingt ans qu’il a été introduit par le rapport 
Brundtland, « Notre avenir à tous », puis consacré par le Sommet de 
la terre de Rio en 1992, dont on va fêter l’an prochain le vingtième 
anniversaire, le développement durable a certes contribué à une 
prise de conscience mondiale des problèmes à venir mais il a été 
aussi et surtout le symbole de l’incapacité à s’y attaquer vraiment. 
Ce concept est un oxymore, la résurgence de la pensée magique  : 
on observe une contradiction majeure entre le modèle de dévelop-
pement actuel, qui fonde la cohésion sociale, et la nécessité de pré-
server les grands équilibres de la planète, qui permet à la société 
de durer ? qu’à cela ne tienne, mettons les deux concepts contra-
dictoires bout à bout et voilà la contradiction résolue ! Depuis que 
le concept a été adopté au niveau mondial, nous marchons dans le 
bon sens, celui de la durabilité, mais à l’intérieur d’un train, celui 
du développement, qui roule dix fois plus vite dans la direction 
opposée.

Conséquence de ces contorsions sémantiques, la schizophrénie 
est la maladie la plus répandue dans nos sociétés. Elle s’exprime par 
le fossé entre les convictions et les actes et par l’impossibilité, dans 
la vie réelle, de mettre en œuvre les valeurs auxquelles on croit. 
Cette schizophrénie est même institutionnalisée dans le monde 
politique. 2009 a vu son triomphe. À quelques mois d’intervalle 
les grands dirigeants de la planète se sont penchés, au G20, sur la 
manière de relancer à tout prix l’économie pour éviter la récession 
mondiale et la crise sociale qui en aurait résulté, puis, à Copenhague, 
sur les moyens de freiner le changement climatique en freinant la 
consommation. En l’état actuel de notre pensée et de nos outils de 
régulation de l’économie, la contradiction est incontournable. Mais 
le monde politique, comme le monde économique, n’a pas prêté 
attention à la seule question qui vaille : cette contradiction entre la 
nécessité de relancer l’emploi et la nécessité de préserver les équi-
libres de la planète est-elle une contradiction liée à la nature des 
choses ou une contradiction liée aux outils que nous utilisons pour 
gérer les choses ? Ainsi posée, la réponse est évidente : il s’agit bien 
d’une contradiction liée aux outils, notamment monétaires, avec 
lesquels nous gérons l’économie. C’est la bonne nouvelle. On peut, 
je crois, l’étendre à l’ensemble de la transition.



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

25

Le défi de notre temps est celui qui a traversé les millénaires, 
jusqu’à la révolution industrielle : assurer le maximum de bien-être 
à partir des ressources limitées de la nature. C’est même le sens 
étymologique du mot économie. Il est formé de deux mots grecs : 
oïkos, qui veut dire le foyer, l’espace domestique, et nomos, qui signi-
fie la règle. L’économie, c’est l’art de tirer le meilleur parti pos-
sible de la rareté des ressources. Jusqu’au xviiie siècle, on ne parlait 
d’ailleurs pas d’économie mais d’œconomie. Le terme économie s’est 
trouvé popularisé au moment où la révolution industrielle prenait 
son essor, au moment où les machines ont commencé à remplacer 
l’énergie humaine par l’énergie fossile, au moment où l’Occident 
triomphant est parti à la conquête des ressources naturelles du 
monde entier. Aux règles prudentes de la gestion du foyer domes-
tique s’est substituée l’idéologie de l’économie de marché. Puis les 
mécanismes d’ajustement de l’offre et de la demande ont été hissés 
au rang de vérité scientifique et les « lois de l’économie » assimilées 
à des lois physiques auxquelles les peuples devaient se soumettre.

Revenir au concept originel d’œconomie, c’est revenir à la rai-
son. À maints égards, les défis qui attendent la société du xxie siècle 
sont ceux des sociétés pré-industrielles. La révolution industrielle 
conduite par l’Occident lui a donné, au xixe et au xxe siècles, une 
suprématie scientifique, technique et militaire et l’illusion que les 
ressources naturelles de la planète entière lui revenaient de droit 
et étaient infinies. La parenthèse de la suprématie se referme. 
L’illusion se dissipe. L’économie redevient l’œconomie. Ce retour 
aux sources rappelle une évidence un temps oubliée : l’œconomie 
n’est qu’une branche de la gouvernance. Les nomoï, les règles qui 
la définissent, sont des règles forgées par l’homme et non des lois 
de nature. L’économie politique n’est pas un simple codicille au 
corps de doctrine de l’économie, à des lois « inhumaines », au sens 
littéral du terme, échappant au contrôle des hommes. L’économie 
politique s’oppose simplement à l’économie domestique, à l’écono-
mie ménagère comme on disait autrefois qui, elle, s’intéresse à la 
bonne gestion du foyer domestique. L’économie politique est celle 
de la cité, de la nation et aujourd’hui de la planète. Comme pour 
le reste de la gouvernance, il nous faut revisiter tous les concepts 
et les institutions de l’économie, ne rien prendre pour évident, ne 
rien prendre pour pérenne. Le système de production, d’échange 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

26

et de consommation est un système conçu par les hommes, pour 
les hommes. Le système actuel reste marqué par le contexte de sa 
naissance, il y a quelques siècles. L’entreprise, association d’action-
naires risquant ensemble leur capital et en attendant un retour 
sur investissement d’autant plus fort que l’aventure est risquée, est 
l’héritière directe de ces compagnies où l’on s’associait pour courir 
sur les mers l’aventure du grand commerce. Est-ce pour l’éternité 
l’acteur majeur du futur système de production et d’échange ? Rien 
n’est moins sûr. L’entreprise que nous connaissons a été au xixe et 
au xxe siècles l’acteur pivot de l’économie, l’organisation la mieux 
apte à combiner le capital nécessaire à l’acquisition des machines 
et des matières premières, les nouvelles connaissances scientifiques 
et techniques et une force de travail de plus en plus différenciée et 
qualifiée. Est-elle pour autant l’acteur le mieux adapté à une écono-
mie de la connaissance ? On peut en douter et on a en tout cas le 
devoir de se poser la question. De même la monnaie, aujourd’hui 
principalement électronique, reste dans sa conception l’héri-
tière d’une époque où le système technique rendait indispensable 
l’usage d’un étalon unique pour l’échange. Cette conception est-elle 
adaptée quand il s’agit d’accroître le recours au travail d’autrui, 
fondement de la cohésion sociale, et de réduire la consommation 
d’énergie fossile et des ressources naturelles ? À l’évidence non. De 
nouveaux modèles de production, d’échange et de consommation, 
avec de nouveaux acteurs et de nouveaux outils s’avèrent indispen-
sables. Vous aurez à fixer le cap, à donner l’impulsion d’un vaste 
effort d’invention collective de l’œconomie du xxie siècle.

Renouveler la conception de la politique

Voilà donc la feuille de route tracée. Elle implique une stratégie à 
long terme. L’espace national n’est qu’un des points de son applica-
tion. Elle appelle un vaste effort intellectuel, pour renouveler notre 
vision du monde, notre cadre de pensée, nos institutions. Elle sup-
pose un vaste effort de la société sur elle-même. Les peuples, comme 
les individus, n’adhèrent pleinement qu’à ce qu’ils ont contribué 
à concevoir. Mais vous devez et pouvez en être le chef d’orchestre. 
Comment ? En définissant la manière de faire plus que les résultats 



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

27

à atteindre. Car le but est inséparable du chemin. Dans un monde 
complexe, ce n’est pas de planification dont nous avons besoin, 
mais de stratégie. La planification suppose le contexte connu et les 
réactions des autres acteurs prévisibles. La stratégie, au contraire, 
suppose une vision claire de la direction vers laquelle aller – ce sont 
les quatre dimensions de la grande transition – et un art consommé 
de la marche, un art de l’adaptation à un contexte souvent imprévi-
sible, un art de l’invention collective, un art de la coopération. Un 
grand stratège est à la fois porteur de l’utopie, qui fédère des éner-
gies, et adepte d’un pragmatisme de tous les instants, pour s’adap-
ter aux circonstances.

Un mandat, c’est court. Sur quoi et selon quels critères jugerez-
vous vous-même votre action à la fin de votre mandat ? Si vous aspirez 
à solliciter de vos concitoyens un nouveau mandat, sera-ce pour tenter 
de prolonger le plus longtemps possible l’impunité que vous confère 
votre fonction, le temps que le souvenir d’errements passés s’estompe, 
ou sera-ce pour prolonger, si le peuple accepte de vous renouveler sa 
confiance, une œuvre de longue haleine ? Et si la lassitude vous gagne, 
si les servitudes de la scène publique vous pèsent, si, mal compris, 
vous renoncez à un nouveau mandat ou s’il vous est refusé, quelle 
trace laisserez-vous dans l’histoire et dans les mémoires ?

Le spectre de Pierre Mendès France continue à hanter la poli-
tique française  : celui d’un homme qui n’a exercé le pouvoir que 
très peu de temps mais a créé la référence incontournable, presque 
mythique aujourd’hui, d’une autre manière de concevoir, et de 
conduire l’action publique. Et si un Michel Rocard, qui n’a jamais 
accédé à la magistrature suprême et n’a cessé, pendant les trois ans 
où il a été Premier Ministre, d’être en butte à l’hostilité du Chef de 
l’État, reste vingt ans après avoir quitté ses fonctions à la tête du 
gouvernement une référence nationale et internationale, n’est-ce 
pas parce qu’il a inspiré toute une génération de gens dévoués aux 
biens publics ?

En un mandat, vous n’aurez pas changé la société. D’abord, parce 
que le délai est trop court. Ensuite, parce que c’est la société qui se 
change elle-même. Vous aurez fait bien mieux si vous avez jeté les 
bases d’une mise en mouvement collectif, si vous avez recréé au 
sein de la société française la confiance en soi et dans les autres qui 
lui fait aujourd’hui défaut, si vous l’avez convaincue que l’avenir est 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

28

fait d’opportunités et d’inventions collectives plus que de menaces, 
si vous l’avez aidée à se convaincre qu’elle peut participer à l’inven-
tion du monde de demain, à retrouver le sens de la stratégie et l’art 
de la marche, à devenir un chaudron bouillonnant d’idées et de pro-
positions. Si vous y parvenez, ayez la certitude, le temps passant et 
effaçant polémiques et incompréhensions, que vous rejoindrez, au 
Panthéon de nos mémoires et de nos cœurs, plus important que le 
Panthéon de pierre, les personnalités grâce auxquelles nous nous 
sentons, parfois, fiers d’être Français.

Il y a pour cela un préalable, la conception de la politique. Le 
grand historien africain Joseph Ki Zerbo me disait souvent : « don-
nez-leur une tour à construire et vous en ferez des frères  ». Ce 
devrait être votre bréviaire. Si vous nous proposez un projet fédé-
rateur, si chacun s’y sent reconnu pour ce qu’il est et pour ce qu’il 
fait, si la tour à construire l’emporte sur les rivalités d’intérêt et de 
chapelle, les conditions de la confiance mutuelle seront recréées. 
Structures privées ou publiques, entreprises, associations ou admi-
nistrations savent bien que si l’on n’est pas en mesure de proposer 
à une organisation, quelle qu’elle soit, un projet fédérateur, une 
nouvelle frontière, une tour à construire, il ne reste plus que les 
querelles intestines et les conflits d’ego. Un projet fédérateur donne 
un surcroît de sens à la vie de chacun, lui permet d’inscrire sa desti-
née personnelle dans la marche du monde, de mettre en accord ce 
qu’il croit et ce qu’il fait, de développer sa créativité et ses talents.

Mais cela suppose une vision du pouvoir différente de celle 
qui prévaut le plus souvent, celle d’un gâteau à partager, faisant 
de chacun le rival de tous les autres. Le monde politique peine à 
sortir d’une représentation féodale où chacun cherche à accroître 
sa part du gâteau au détriment des autres, comme un fief qu’il 
faut sans cesse étendre. Le véritable pouvoir, le seul digne d’être 
désiré, n’est pas une part de gâteau. Le partage du pouvoir n’est pas 
un jeu à somme nulle où chacun ne peut gagner qu’au détriment 
des autres. Le véritable pouvoir est un pouvoir créateur. C’est celui 
d’entreprendre et d’entraîner. Dans cette période de grande transi-
tion, le seul pouvoir à désirer est celui de la conduire. Ce pouvoir là 
n’est pas conquis au détriment des autres. Il n’existe, au contraire, 
qu’avec les autres. Comme le disait Paul Ricœur, « le pouvoir naît 
quand les hommes s’unissent et se dissipe quand ils se séparent ».



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

29

La nouvelle conception de la politique découle de cette concep-
tion du pouvoir. Nos démocraties sont nées du libre consentement 
à l’impôt, de la liberté d’opinion, de l’élection des dirigeants et d’un 
équilibre entre les pouvoirs. L’essentiel n’est plus là. Les forces qui 
transforment notre vie et façonnent notre destinée sont hors de por-
tée des décisions politiques nationales et même, si l’on songe par 
exemple aux sciences et techniques, hors du champ traditionnel de 
la politique. La nouvelle conception de la politique en découle : elle 
vise à permettre à la société de construire collectivement son pouvoir 
sur son propre avenir, de retrouver une capacité de choix au moment 
où, par un étrange retournement de l’histoire, l’économie de marché 
et le développement des sciences et des techniques, qui devaient nous 
libérer d’antiques fatalités, sont devenus le nouveau nom du destin.

La complexité de nos sociétés remet aussi en cause la manière de 
concevoir le débat politique lui-même. Il met en scène aujourd’hui 
la compétition entre des programmes ou entre des personnalités. 
Plus les programmes sont précis, plus le choix des citoyens semble 
informé. Est-ce si sûr  ? L’hypothèse qui sous-tend cette vision des 
choses est qu’un programme politique est simple à construire, 
découle du système de valeurs caractérisant chaque famille poli-
tique. On dit que gouverner, c’est choisir mais dans les décisions 
essentielles, dispose-t-on d’un réel éventail de solutions  ? Si l’on 
veut que les politiques adoptées prennent en compte la complexité 
du monde actuel et associent tous les secteurs de la société, l’enjeu 
politique majeur n’est-il pas, au contraire, de concevoir des proces-
sus collectifs d’élaboration de solutions satisfaisantes pour le plus 
grand nombre ? Pour redonner vie et sens à la démocratie, la poli-
tique doit devenir avant tout une méthode et une éthique.

Retrouver le goût, l’art et la patience  
des réformes structurelles

Les élus d’un État sont confrontés au cours de leur mandat à 
de nombreuses situations imprévues, impliquant des décisions 
rapides. Le risque est grand, la pression médiatique aidant, de 
sacrifier les perspectives à long terme et les changements struc-
turels à l’urgence. Or, cette crise elle-même, au-delà des mesures 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

30

d’ajustement qu’elle nécessitera est le signe de la nécessité de chan-
gement structurels. Dès le début de votre quinquennat, vous devrez 
annoncer les changements structurels que vous voudrez initier et 
votre première priorité sera de rechercher un consensus avec l’es-
sentiel des forces politiques et sociales du pays sur la nécessité de 
les conduire. Faute d’un tel consensus, il est presque certain que les 
changements seront abandonnés en chemin, ruinant votre action.

Il est de bon ton de prétendre que la France est impossible à 
réformer, sauf à l’occasion de crises et de révolutions majeures, 
au contraire de la plupart de nos voisins européens, notamment 
d’Europe du Nord, qui sauraient mieux s’y prendre. Je trouve que 
la société française a bon dos. Bien sûr, il est toujours plus facile de 
constituer une « coalition des anti  », qu’une « alliance des pros », 
plus facile, face à une réforme structurelle qui redistribue les inté-
rêts ou bouscule les habitudes, de fédérer les mécontents et les 
inquiets, que de tenter de concilier les préoccupations de tous ceux 
qui, quoique conscients de la nécessité de réformer, peuvent avoir 
des intérêts divergents quant à la réforme à conduire. Mais ceci est 
vrai dans tous les pays et n’explique donc en rien la spécificité fran-
çaise. Je ne vois pas, chez mes compatriotes, une hostilité a priori 
à l’égard des réformes plus grande. Je crois que l’explication de la 
difficulté à réformer est plutôt à chercher du côté du politique. 
Ancien haut fonctionnaire, j’ai beaucoup réfléchi sur les difficultés 
à réformer l’État et j’ai découvert que le monde politique se com-
portait, à l’égard de cette réforme, comme un pompier pyromane : 
il proteste contre la difficulté à réformer alors qu’il en est lui-même 
responsable, par l’absence de consensus sur la nature de la réforme 
à conduire ; par l’absence de réflexion critique sur l’État ; par l’inca-
pacité d’associer les fonctionnaires à la conception d’une réforme 
qui les concerne au premier chef.

Absence de consensus politique clair, impliquant les grands partis  
de gouvernement, sur une perspective structurelle de réforme de l’État

Une des spécificités de la France, en comparaison de nombre de 
nos voisins, est que c’est l’État qui a forgé la Nation. C’est dire l’an-
cienneté et l’enracinement de la culture étatique. C’est pourquoi 
une véritable transformation de l’État est aussi une transformation 
culturelle de la société. Elle prend nécessairement beaucoup de 



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

31

temps, mettons une génération. Tant qu’il n’y a pas de consensus 
entre les grands partis politiques sur l’essentiel, chaque Président 
de la république, chaque gouvernement successif ne peut conce-
voir que des réformes conçues et conduites à leur terme dans la 
durée de son mandat. Ce ne peut donc être que des réformettes  : 
conçues hâtivement, superficielles, mises en œuvre au forceps. Je 
me souviens de conversations avec des ministres de l’Équipement, 
de droite et de gauche, que j’interpellais sur leur incapacité à faire 
évoluer en profondeur le ministère dont ils avaient la charge. J’ai à 
chaque fois recueilli des commentaires désabusés du genre « mon 
pauvre Calame, je n’ai vraiment pas le temps d’entreprendre une 
transformation profonde, alors je fais des lois ». Ces réformes mal 
conçues, mal acceptées, souvent à peine mises en œuvre agissent 
sur le corps des fonctionnaires comme une véritable piqûre de rap-
pel : la réactivation des anticorps à toute réforme.

L’absence de réflexion critique sur l’État
La consanguinité sociale entre le monde politique et celui des 

hauts fonctionnaires, la primauté accordée à la politique nationale 
– qui explique qu’en France, en dépit de la réalité du pouvoir, les 
carrières politiques européennes ou territoriales sont considérées 
comme des carrières de seconde zone, des lots de consolation pour 
ceux qui ont échoué sur la scène nationale ou ceux qui n’ont pas 
d’envergure nationale  –, le manque d’une réflexion plus large, 
mieux inscrite dans l’histoire longue, sur la gouvernance, tous 
ces facteurs limitent la capacité de nos élites politiques à repenser 
en profondeur la structure, le rôle et le fonctionnement de l’État. 
On s’en tient à des formules aussi vagues que « moins d’État mais 
mieux d’État » ou « État stratège ». Avec la question obsédante des 
déficits publics, on en est même venu ces dernières années au degré 
zéro de la pensée sur la réforme, avec des formules telle que « rem-
placement d’un fonctionnaire sur deux », comme si l’État était un 
tout indifférencié dans lequel on pourrait tailler comme dans une 
motte de beurre pour alléger le fardeau des dépenses publiques.

Les fonctionnaires tenus à l’écart de la conception des réformes
La troisième responsabilité de l’échec des réformes, est de tenir 

les fonctionnaires à l’écart de leur conception. Quiconque a dirigé 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

32

une organisation sait qu’une véritable réforme, sauf à prendre le 
risque de casser l’outil et de jeter le bébé avec l’eau du bain, implique 
l’adhésion de la plupart de ses membres à la nécessité de la réforme 
et, si possible, à ses grandes lignes. Pour réussir une réforme struc-
turelle, il faut respecter quatre étapes : la prise de conscience d’une 
nécessité absolue de réformer ; la définition en commun de la direc-
tion à suivre (car personne n’est prêt à courir l’aventure sans avoir 
une idée du but à atteindre) ; la recherche d’alliés, aussi nombreux 
que possible, pour la conduite de la réforme  ; l’identification des 
premiers pas concrets qui donneront à l’organisation confiance 
dans son art de la marche. Pourquoi ces étapes ne sont elles pas 
respectées dans le cas de la réforme de l’État ? Il faut pour le com-
prendre remonter à la Révolution française, à son exaltation de la 
«  volonté du peuple  » que les dirigeants politiques étaient suppo-
sés incarner. L’administration, avec ses possibles résistances, pou-
vait être un obstacle à la réalisation de la volonté du peuple. Elle 
devait n’être qu’un strict organe d’exécution, de loyauté et d’obéis-
sance au corps politique : perinde ac cadaver, aussi obéissant qu’un 
cadavre, comme on disait chez les Jésuites. Un organe d’exécution 
n’est pas supposé avoir sa pensée propre. On voit bien la contradic-
tion : comment associer à une réforme structurelle les principaux 
intéressés, les fonctionnaires, qui ne sont pas supposés penser, dont 
l’autonomie de pensée peut être un obstacle au libre déploiement 
de la volonté du peuple ? Réponse du berger à la bergère : se déve-
loppe dans l’administration une forme de mépris du pouvoir poli-
tique, estimant que l’administration a la durée pour elle, qu’elle 
est seule à véritablement incarner l’intérêt général face à un pou-
voir politique sans continuité et vibrillonnaire, incapable de com-
prendre la complexité de la gestion de la société. Ceci explique que 
la consultation des fonctionnaires sur un projet de réforme qui les 
concerne est en général menée superficiellement ou avec réticence. 
Il ne s’agit jamais de concevoir vraiment une réforme avec eux mais 
plutôt de « vaincre les résistances ».

Cet exemple vous montre que vous n’échapperez pas, dans la 
conduite des réformes structurelles, à une révision profonde du jeu 
politique. Au contraire d’autres pays européens, la France semble 
penser qu’il n’existe de vraie démocratie que si les partis dans l’op-
position ne cessent de s’opposer au gouvernement en place. Le 



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

33

compromis passe pour une compromission, l’ouverture politique 
pour une tentative de débauchage. L’idée qu’un intérêt général 
puisse réunir les partis politiques sur quelques réformes essen-
tielles n’a pas l’air d’effleurer nos élites politiques alors même, 
suprême paradoxe, que leurs membres se ressemblent comme deux 
gouttes d’eau, ont usé leur fond de culotte ou de jupe sur les bancs 
des mêmes écoles et sont en général à tu et à toi dans le privé. Ne 
sera-t-il pas temps de mettre fin à ces jeux puérils et de proclamer 
que la France vaut bien un compromis ?

Définir les principes  
d’une stratégie concertée de changement

Si vous êtes convaincu que l’heure est trop grave pour continuer 
ces jeux d’école maternelle, vous pourriez annoncer, dès le début de 
votre mandat, l’engagement de quatre processus de réforme struc-
turelle, correspondant aux quatre dimensions de la transition : la 
construction de la communauté  ; l’adoption d’un socle éthique 
commun ; la révolution de la gouvernance ; le passage de l’écono-
mie à l’œconomie. Je parle bien d’engagement et non d’aboutisse-
ment. Le temps de conception et de mise en œuvre des réformes 
excèdera celui de votre mandat. Il s’agit de se mettre en marche, 
de définir les premières étapes, de proposer une méthode. Vous ne 
récolterez sans doute pas ce que vous aurez semé ; d’autres le feront 
à votre place. C’est en l’acceptant d’avance que vous prouverez votre 
dévouement au bien commun.

Ces processus auront en commun la diversité des échelles aux-
quels ils seront conduits et la rigueur de leurs méthodes.

La diversité des échelles
La grande transition implique de penser et d’agir simultané-

ment du local au mondial. Méfiez-vous des slogans simplificateurs. 
À l’époque du Sommet de la terre, en 1992, un slogan a fait fureur : 
« pensons global, agissons local  », slogan en apparence frappé au 
coin du bon sens. Les défis sont globaux et nous devons situer notre 
action par rapport à ces défis, mais notre sphère d’action est limitée 
et si nous attendons que les choses changent au niveau global avant 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

34

d’essayer de mettre en accord notre action et nos convictions, nous 
attendrons longtemps. Donc, agissons là où nous sommes, locale-
ment. Mais ce slogan, à y regarder de plus près, est dangereux. Car, 
qui pense globalement ? et peut-on penser globalement un monde 
complexe ? Plus on se situe à un niveau global, moins il est facile 
de mettre en relation les choses entre elles. On ne peut penser la 
complexité qu’à partir de réalités observées. Plus il y a complexité 
plus on « pense avec ses pieds », au contact de réalités locales où l’in-
teraction entre les différents facteurs est évidente. Quant à l’action, 
la cantonner à l’espace local fait courir le risque de se donner bonne 
conscience, de renoncer à se demander si cette somme d’actions 
locales aboutit aux transformations espérées et si des régulations 
globales ne sont pas indispensables.

Les réformes structurelles que vous aurez à conduire sont plutôt 
à l’image de cette gouvernance multi niveaux à laquelle j’ai déjà 
fait allusion : une véritable réforme n’est possible que si l’on pense 
et si l’on agit aux différents niveaux à la fois.

Le caractère inclusif
Ces processus doivent impliquer tous les secteurs de la société 

et être l’occasion de partager avec eux les éléments essentiels de la 
réflexion, de prendre au sérieux leurs propositions. S’inspirant des 
« cahiers de doléances » qui ont précédé les États Généraux de 1789, 
les récents États Généraux de l’économie sociale et solidaire ont 
proposé à tous ceux qui le souhaitaient de rédiger des « cahiers d’es-
pérances ». Le terme est joli, l’intention est profonde : mettre cha-
cun en situation non de donner un avis sur une réforme déjà ficelée 
mais de contribuer à l’inventer. Le terme et la démarche méritent 
d’être repris pour chacune des quatre réformes.

La rigueur des méthodes
Les citoyens doivent voir que quelque chose a changé dans la 

manière de faire de la politique, que leur expérience, leur intelli-
gence et leur créativité sont réellement souhaitées. Il ne suffit pas 
de brandir le drapeau de la démocratie participative. Ne faisons pas 
comme si d’un débat complètement libre, inorganisé, pouvait magi-
quement sortir la vérité. L’intelligence collective n’est pas l’addition 
indistincte d’intelligences individuelles, c’est l’art de les combiner 



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

35

de façon productive. Cela requiert des méthodes. Il en existe déjà. 
Elles seront autant de sources possibles d’inspiration : les jurys de 
citoyens, les conférences de consensus, les méthodes d’élabora-
tion participative des budgets, les consultations conduites par la 
Commission européenne, les forums multi acteurs organisés par 
les institutions internationales, les assemblées de citoyens et bien 
d’autres encore. On peut en tirer six principes fondant un appren-
tissage collectif par la société d’une nouvelle manière de se gérer. 
En développant des méthodes nouvelles, en rupture avec le jeu poli-
tique classique, vous développerez au sein de la société française de 
nouveaux apprentissages, vous la doterez du capital immatériel, de 
cet art du « faire ensemble » qui lui manque aujourd’hui pour abor-
der sereinement les défis du xxie siècle.

1. Premier principe : adopter une démarche « de bas en haut », de pré-
férence à une démarche « de haut en bas ». C’est, d’abord, un acte de 
foi dans la démocratie qui part de l’a priori de confiance dans l’intel-
ligence de chacun d’entre nous : si l’on veut que les citoyens s’appro-
prient une démarche politique nouvelle, ils doivent pouvoir faire 
le lien avec leur propre situation. C’est ensuite le meilleur moyen 
d’aborder la complexité, à partir de réalités concrètes. C’est, enfin, 
le moyen de relativiser le poids des experts  : dans les démarches 
« de haut en bas », la distinction s’établit d’emblée entre « ceux qui 
savent » et « ceux qui ne savent pas » et le débat est monopolisé par 
les experts et les responsables politiques.

2. Second principe : créer, dès le début d’un processus de réflexion 
collective, une très solide base de connaissances et d’expériences. 
Sans une telle base commune, une démarche de bas en haut est 
démagogique. Il n’y a pas de démocratie vraie sans citoyens infor-
més. En l’absence d’une telle information, quand toutes les opi-
nions se valent sous prétexte qu’elles sont émises par des électeurs, 
même lorsque ces opinions sont fondées sur l’ignorance et les pré-
jugés, la démocratie est en danger. Le débat politique traditionnel, 
quand il est bien mené, a cette vertu d’éclairer les citoyens, de faire 
émerger les faits et les questions essentielles, de formuler sur les 
uns et les autres une opinion informée. Et c’est aussi, en principe, 
la noblesse du rôle des médias que d’offrir à tous les citoyens les 
moyens informés de se faire une opinion sur les faits de société. 
Les citoyens ont le sentiment que les partis politiques ne retiennent 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

36

de la réalité que les faits et arguments qui vont dans leur sens : la 
réalité elle-même n’est plus l’objet de la réflexion mais un réservoir 
d’arguments à opposer à l’adversaire dans des débats, notamment 
télévisés, qui relèvent plus du match de boxe que de l’éclairage de 
la réalité par la controverse. Quant aux journalistes, leur insuffi-
sante formation à l’égard des questions complexes qu’ils traitent 
et, plus encore, l’absence de temps d’investigation et de réflexion, 
dans la crainte permanente d’être doublés par les concurrents, leur 
ont fait perdre beaucoup de leur crédibilité. Parler de base de don-
nées communes ne postule pas qu’il existe une « vérité objective ». 
Au contraire, comme le montrent les panels de citoyens lorsqu’ils 
sont bien conduits, une telle base de données réunit l’avis d’ex-
perts ayant des points de vue opposés sur la question. C’est essen-
tiel quand on traite de questions scientifiques et techniques, qu’il 
s’agisse des organismes génétiquement modifiés, de l’éthique 
médicale, des nanotechnologies ou encore de l’énergie nucléaire. 
Trop souvent, des experts autoproclamés ou promus par des lobbies 
industriels prétendent énoncer une vérité scientifique à laquelle ne 
s’opposeraient que des arguments irrationnels. Montrer qu’il existe 
de véritables controverses, que des personnes disposant d’égales 
compétences sur le sujet peuvent arriver à des conclusions inverses, 
mais toutes argumentées, est le moyen de redonner à chaque citoyen 
la liberté de se forger une opinion informée. Internet, d’ailleurs, 
change et changera plus encore dans l’avenir la culture politique. 
L’encyclopédie interactive Wikipédia a suscité au départ ironie, 
méfiance et condescendance de la part de bien des spécialistes ; elle 
se révèle un outil fascinant de construction de la connaissance en 
commun. Ce type de méthode permet de compléter l’exposé des 
faits, des expériences et des propositions par des avis et des points 
de vue contrastés. La construction de bases de données communes, 
sur internet, dotées d’un moteur de recherche adapté aux besoins, 
constitue la nouvelle génération de l’éducation populaire, au sens 
le plus noble du terme.

Dans les panels de citoyens, les experts sont invités non à for-
muler leur point de vue mais à répondre aux questions que se 
posent les citoyens eux-mêmes. C’est par une démarche interactive 
que se construit une opinion informée. Aucune question ne peut 
être balayée d’un revers de main sous prétexte qu’elle démontre 



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

37

l’incompétence de celui qui la pose ; s’il se pose cette question, elle 
a sa raison d’être  ; aux experts d’expliquer clairement pourquoi, 
selon eux, elle n’est pas pertinente. C’est ainsi, chemin faisant, que 
se reconstruira la relation de confiance entre citoyens et experts 
sans laquelle la démocratie est en danger.

3.  Troisième principe  : permettre l’expression de la diversité des 
points de vue. Comment caractériser cette diversité  ? Utiliser un 
seul critère serait réducteur, mieux vaut en utiliser trois  : géocul-
turel, socioprofessionnel et thématique. Ce qui conduit à organiser 
trois types d’espaces de réflexion : des groupes locaux, des groupes 
socioprofessionnels et des groupes d’affinité thématique. Cela 
n’épuise pas le sujet. Dans une démarche collective, tout groupe qui 
se forme par affinité, par exemple religieuse, philosophique ou poli-
tique mérite tout autant attention. Mais, s’agissant d’une démarche 
politique organisée, la constitution de groupes selon ces trois cri-
tères garantit de faire justice à la diversité de la société.

4. Quatrième principe  : recueillir et analyser en commun des expé-
riences significatives. Les sociétés et les écosystèmes ne sont pas 
des laboratoires où l’on peut contrôler séparément chacun des fac-
teurs. Une approche « clinique », où l’on cherche à tirer des réalités 
observées des leçons et, si possible, des principes généraux pour 
l’action s’impose donc. La société s’adapte en permanence, évo-
lue sans cesse. Qu’il s’agisse de la lutte contre le chômage, de la 
cohabitation de groupes de cultures différentes, de la lutte contre 
le trafic de drogue ou de tout autre sujet, nous disposons d’un 
vaste vivier de réponses, de réussites et d’échecs. Chaque réponse 
est enracinée dans la culture d’une société et ne peut être analysée 
indépendamment de cette culture. Par exemple, les modalités d’in-
tégration des communautés émigrées adoptées en Grande Bretagne 
et en France sont le prolongement des différences observées dans 
les stratégies de colonisation. De même, les solutions inventées 
par les pays d’Europe du Nord pour gérer le chômage sont insépa-
rables des modalités traditionnelles de négociation entre les forces 
sociales. Mais toutes ces expériences sont des solutions empiriques 
élaborées par les sociétés au cours de leur histoire et il serait dom-
mage de ne pas en tirer profit. Plus les contextes dans lesquels ces 
expériences s’enracinent sont variés, plus les leçons sont significa-
tives. À ma modeste échelle, quand j’étais au début des années 1980 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

38

sous-directeur à la direction de l’urbanisme chargé de proposer 
une réforme de la fiscalité foncière, je m’étais, avec mon équipe, 
inspiré du système mis en place à Taïwan pour distinguer la fisca-
lité des sols – dont la valeur résulte des investissements de la col-
lectivité – et la fiscalité des constructions – dont la valeur dépend 
des investissements faits par les personnes morales ou physiques 
sur le terrain lui-même. Cet exemple nous venait de l’autre bout 
du monde, d’un contexte culturel aussi différent que possible du 
nôtre. Justement ! cela montrait que le problème de justice fiscale 
qui se posait (et se pose toujours) en France se posait dans tous les 
pays  ! Ainsi, plus l’horizon est ouvert, plus l’analyse comparative 
bouscule nos certitudes et plus le débat politique sera riche. Les 
sociétés qui ont confiance en elles et qui ont la volonté de s’adap-
ter, n’hésitent pas à aller s’inspirer des réalisations d’autres socié-
tés situées à leurs antipodes géographiques ou culturels. C’est bien 
connu dans le cas du Japon, à l’ère Meiji (1868-1912)  ; l’empereur 
n’a pas hésité à envoyer des observateurs dans le monde entier et 
à s’inspirer ici de l’exemple anglais, là de l’exemple allemand, là 
encore de l’exemple français, là enfin de l’exemple américain pour 
ne citer que les sociétés qui avaient devancé le Japon dans la révolu-
tion industrielle. Cela n’était possible que parce que le Japon avait 
suffisamment confiance en lui-même pour ne pas douter de son 
aptitude à « nipponiser » des solutions inventées ailleurs. J’observe 
la même démarche dans la Chine contemporaine. Ne doutant plus 
de sa capacité à « siniser » des innovations venues d’ailleurs, c’est 
aujourd’hui une société extraordinairement ouverte à l’adoption 
d’innovations venues des quatre coins du monde. Cette curiosité est 
une force. Les sociétés qui se considèrent à un moment de leur his-
toire comme historiquement dominantes, l’Europe avant-hier et les 
États-Unis hier, ne prêtent plus attention à l’innovation des autres, 
au motif qu’il s’agit de sociétés moins évoluées qu’elles. C’est leur 
faiblesse. Qui prend conscience aujourd’hui des leçons que l’on 
pourrait tirer d’approches africaines ?

Le recueil rigoureux d’expériences significatives et aussi diverses 
que possible est le préalable à une démarche collective d’analyse. Si 
l’on observe des régularités dans la réussite ou dans l’échec pour 
des expériences menées dans des contextes très différents des 
uns des autres, on a de bonnes chances de mettre en évidence un 



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

39

principe général qui pourra servir de guide pour nos propres déci-
sions. Cet exercice d’analyse peut être fait individuellement ou col-
lectivement. L’important est qu’il soit fait de façon transparente, 
que les résultats n’en soient pas assénés comme une vérité révélée 
mais qu’il existe une traçabilité entre les expériences de départ et 
les conclusions auxquelles on est parvenu.

5.  Cinquième principe  : élaborer de façon pluraliste des «  cahiers 
de propositions  ». Il y a toujours un saut de l’analyse à la propo-
sition. Oser formuler des propositions, c’est la noblesse du travail 
politique. Encore faut-il que cette démarche ne soit pas solitaire, 
que tous les citoyens et groupes de citoyens qui le souhaitent soient 
invités à formuler leurs propres propositions, acceptent de passer 
du rôle de censeur au rôle de responsable. Ces propositions seront 
souvent partielles, polarisées sur une question particulière. J’ai déjà 
pris l’exemple des « cahiers d’espérance » élaborés à l’occasion des 
États Généraux de l’économie sociale et solidaire ; aucun cahier n’a 
la prétention de couvrir l’ensemble de la question mais ils révèlent, 
mis bout à bout, un état de la réflexion collective. À partir de ces 
cahiers peut naître une nouvelle étape du débat collectif, précédée 
d’un travail de regroupement, d’appariement, de synthèse entre 
les propositions en présence pour faire apparaître des « familles de 
propositions » que l’on confrontera aux résultats de l’analyse trans-
versale menée dans l’étape précédente. Cette synthèse transparente 
ne doit pas se substituer à la décision politique proprement dite. En 
revanche, les responsables politiques doivent être tenus de se pro-
noncer sur cette synthèse, d’expliciter les raisons pour lesquelles ils 
souhaitent s’écarter de ses conclusions.

6. Sixième et dernier principe : analyser la dynamique de transforma-
tion du système, identifier les obstacles majeurs à surmonter et les 
leviers d’un changement. Toute stratégie, a fortiori toute stratégie 
collective de changement, repose sur une représentation mentale, 
implicite ou explicite, de la manière dont le système fonctionne et 
évolue. J’ai trouvé commode, au fil des années, de me représenter 
les sociétés et leur évolution sous forme de trois systèmes reliés 
entre eux :

• le premier sous-système est le système écologique lui-même : 
l’activité humaine s’inscrit dans les grands cycles de la biosphère. 
C’est vrai, de façon évidente, pour une exploitation ou un terroir 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

40

agricole. C’est vrai aussi pour une ville qui s’inscrit dans son envi-
ronnement naturel et peut l’entretenir ou le dégrader. C’est vrai, de 
façon de plus en plus évidente, pour l’humanité toute entière : l’épui-
sement des océans, le changement climatique, l’érosion de la biodi-
versité, les tensions croissantes sur des ressources en eau de qualité, 
la destruction des sols fertiles sont autant de manifestations tan-
gibles des risques que fait courir l’oubli des limites de la biosphère. 
C’est aussi l’inscription de l’activité humaine dans la biosphère qui 
peut inspirer l’évolution de logiques écologiques et sociales : ainsi 
le mouvement, en plein essor, de l’écologie industrielle cherche à 
reproduire par la complémentarité des activités humaines les com-
plémentarités que l’on observe dans les écosystèmes ;

• le second sous-système est constitué des logiques culturelles, 
sociales, économiques et politiques qui caractérisent la société et 
son évolution ; ce sont à ces logiques que s’intéressent les sciences 
dites « sociales », psychologie, sociologie, anthropologie, économie, 
science politique et administrative, droit, etc. Ces logiques sont 
d’autant plus complexes que la société est plus évoluée, différen-
ciée, sophistiquée ;

•  le troisième sous-système est le système scientifique et tech-
nique. Pourquoi un dirigeant politique s’y intéresserait-il ? N’a-t-il 
pas le sentiment que sciences et techniques, productions éminem-
ment humaines, sont subordonnées aux choix politiques  ? Mais 
les historiens, eux, ont dû prêter de plus en plus d’attention aux 
systèmes techniques car ils contribuent à l’évolution des sociétés 
elles-mêmes. Le moteur à explosion, la génétique, la télévision, 
les télécommunications, aujourd’hui internet ont eu leur propre 
logique d’émergence et de développement, même si chaque inno-
vation particulière a supposé la mobilisation de moyens plus ou 
moins importants et a donc fait l’objet de décisions économiques 
et politiques.

Au cours des années récentes, les manipulations génétiques ont 
fait l’objet de débats nombreux et passionnés. Ils offrent un excel-
lent exemple d’articulation entre les trois sous-systèmes écologique, 
socio-économique et technique. La plupart des débats sont biaisés 
du fait que rares sont les personnes qui essaient d’embrasser les 
trois sous-systèmes à la fois. Tantôt on omet la complexité des inte-
ractions écologiques que va susciter l’introduction dans la nature 



LES CHEMINS DE LA CONFIANCE

d’une variété de plantes ou d’animaux génétiquement modifiés et 
ça finit par retomber sur le nez des apprentis sorciers, comme l’a 
montré récemment l’adaptation des parasites au maïs génétique-
ment modifié. Tantôt, sous prétexte de neutralité de la recherche 
scientifique et technique, on cherche à masquer les puissantes 
logiques économiques qui poussent au développement de nouvelles 
variétés génétiquement modifiées. Tantôt, enfin, on sous-estime la 
dynamique scientifique et technique liée à la découverte et à l’ana-
lyse des gènes. C’est pourquoi s’imposer cette grille de lecture est 
un bon préalable.

La stratégie politique suppose ensuite d’analyser avec soin les 
obstacles et les leviers d’un changement structurel. Notre société 
a tendance à surestimer ceux qui relèvent des décisions politiques 
elles-mêmes, réduisant ainsi l’évolution des sociétés à celle des rap-
ports de force entre les groupes sociaux. Mais bien des changements 
structurels résultent de l’évolution de la perception même que la 
société se fait de la réalité.

Voilà la démarche politique nouvelle que je vous propose pour 
engager les quatre changements structurels que vous aurez la res-
ponsabilité d’initier au cours de votre mandat.





43

II. INSTITUER LA COMMUNAUTÉ, 
DU LOCAL AU MONDIAL

L’institution d’une communauté mondiale, une priorité ? Vous 
m’objecterez que dans la situation de crise économique et sociale 
actuelle, le Président de la République française aura d’autres chats 
à fouetter que de travailler à l’institution d’une communauté mon-
diale et que vous vous heurteriez à l’incompréhension de vos conci-
toyens si vous en faisiez la première priorité de votre quinquennat. 
Mais la question de l’institution de la communauté ne se pose pas 
qu’au niveau mondial. La nature des interdépendances nous oblige, 
comme pour la gouvernance, à traiter simultanément la commu-
nauté à différents niveaux. Le temps n’est plus où l’on pouvait se 
représenter le monde comme la juxtaposition de communautés 
monolithiques, organisées en nations « unes et indivisibles » pour 
reprendre l’expression de la République française. Chacun de nous 
est indissolublement membre d’une micro communauté familiale, 
d’une communauté de voisinage et de quartier, d’une communauté 
territoriale, nationale, européenne dans le cas de l’Europe et enfin 
mondiale. Ces différents sentiments d’appartenance doivent être 
traités ensemble, articulés entre eux.

En 2004 s’est tenu à Paris le congrès fondateur de l’association 
Cités et gouvernements locaux unis, CGLU. À cette occasion, de 
riches réflexions se sont échangées entre responsables locaux des 
différents continents. L’un de leurs premiers constats fut que les 
villes qu’ils avaient à gérer étaient maintenant à peu près toutes 
multi culturelles. C’est une donnée majeure du monde actuel. La 
République, après la Révolution française, a déployé des moyens 
souvent coercitifs pour faire disparaître les singularités régio-
nales, en maillant le territoire par des préfectures, en unifiant les 
poids et mesures, en concevant un programme uniforme de l’école 
pour toutes les régions, en rognant les prérogatives des collectivi-
tés territoriales, en marginalisant les langues régionales. Pour les 
gouvernants de l’époque, cette unification aux forceps semblait la 
condition de la cohésion nationale. De même que la suppression 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

44

des anciennes attaches corporatives et l’interdiction de la constitu-
tion d’associations de travailleurs atomisait chacun d’eux pour que 
se déploient librement les forces du marché, la République préten-
dait instaurer une société sans grumeau, où aucun corps intermé-
diaire ne s’interposait entre les citoyens et la nation. Puis, l’école de 
la République a eu pour mission d’inculquer à chaque petit Français 
une histoire largement inventée. Au terme de cette éducation, cha-
cun d’eux devait être convaincu de partager des valeurs, un passé, 
un présent, un avenir.

C’est aujourd’hui sur des bases différentes que peuvent se 
construire les communautés. Ce qui les fonde ne peut être ni une 
croyance partagée en un Dieu, ni un ancêtre commun, ni même 
une histoire partagée mais l’adhésion à des valeurs communes et 
la construction d’un contrat social en vue d’un futur partagé. Ce 
changement de perspective nous oblige à repenser les communau-
tés, la manière de les construire, leur fonction dans la société. Toute 
communauté est fondée sur les relations entre ses membres, sur 
la réciprocité dans la relation, sur la responsabilité qui en découle 
à l’égard des autres et sur la co-responsabilité à l’égard du bien 
commun. La notion de solidarité est souvent associée au devoir de 
porter assistance à ceux qui souffrent, à ceux qui sont en état d’infé-
riorité, avec une connotation morale, voire paternaliste. Dans notre 
approche des communautés, le terme doit avoir un sens presque 
physique : la solidarité décrit les liens qui unissent les différentes 
parties d’une construction, qui les solidarisent, ce qui permet à 
l’édifice de tenir debout et de résister aux aléas. C’est l’aptitude à 
penser et à gérer les relations qui constitue le fondement de cette 
solidarité. En l’absence d’une transcendance reconnue par tous, 
d’un ordre divin accepté par tous, c’est la gestion consciente des 
relations et la réciprocité équilibrée des obligations mutuelles qui 
permet de construire ces communautés. Voilà ce qu’il faut inventer 
du niveau local au niveau mondial.

Cette invention des communautés se fait dans un contexte de 
crise des systèmes de relation. En réalité une triple crise  : rela-
tions des hommes entre eux, avec de nouvelles formes d’exclusion 
sociale, relation des sociétés entre elles, avec la difficulté à conce-
voir et gérer le bien commun  ; relations de l’humanité avec son 
environnement. Les communautés que nous avons à construire et 



du local au mondial

45

à reconstruire incluent ces trois ordres de relation. Dans un livre 
magnifique, Compagnons du soleil, qui réunissait des textes en pro-
venance de toutes les civilisations et de toutes les époques, traitant 
des relations entre les sociétés humaines et la nature, son coordon-
nateur, Joseph Ki Zerbo, faisait observer que les rapports entre la 
société humaine et la nature ont toujours comporté deux faces  : 
d’un côté la société se sait partie intégrante de la nature et de ses 
équilibres, au même titre que le reste du règne animal et végétal ; 
de l’autre, les hommes ont conscience de leur singularité et regar-
dent la nature comme une ressource qu’ils peuvent exploiter à leur 
profit. Mais, selon les sociétés et les époques, une représentation l’a 
emporté sur l’autre. La modernité occidentale se caractérise par la 
prééminence de l’exploitation de la nature. Nous savons maintenant 
où cela nous conduit et avons conscience de la nécessité de recher-
cher un nouvel équilibre entre ces deux dimensions. Cela passe, dès 
le niveau local, par l’inclusion de l’environnement proche dans le 
concept de communauté. D’ailleurs, c’est historiquement autour de 
la gestion des biens communs, en particulier la gestion de l’eau et 
de la fertilité des sols, que se sont construites les communautés et 
que s’est inventée la gouvernance.

Le marché est devenu le grand médiateur entre les personnes et 
les sociétés. Mais il dépersonnalise les relations entre les individus 
entre eux ou avec leur environnement. Les communautés locales 
connaissent mal le tissu de relations concrètes qui lient les membres 
les uns aux autres et les relient au monde extérieur. Reconstruire 
le sentiment d’une communauté vivante suppose de changer de 
perspective dans la définition d’un territoire. Il faut le considérer 
non comme une surface géographique ou une entité politique mais 
avant tout comme un «  nœud  », une densité particulière de rela-
tions à l’intérieur d’interdépendances qui s’étendent du local au 
mondial. De ce fait, reconstruire une communauté implique de la 
doter des outils permettant de décrire les différentes interdépen-
dances, les différentes relations  : celles qui en sont le ciment et 
celles qui la relient au monde extérieur. Cette même démarche doit 
ensuite s’étendre à toutes les échelles, jusqu’au niveau mondial.

Tous ceux qui réfléchissent à l’émergence d’une gouvernance 
mondiale démocratique, légitime et efficace conviennent qu’elle se 
fondera sur des relations entre une vingtaine de grandes régions du 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

46

monde. On n’accède au mondial que par étape. L’étape de l’intégra-
tion régionale, par exemple sur le modèle de la construction euro-
péenne (même s’il semble surréaliste de le dire au moment où l’on 
ne parle que de crise de l’Union européenne) s’impose. Je revien-
drai sur ce point à propos de la gouvernance et me bornerai ici à 
en tirer les leçons quant à l’institution des communautés de dif-
férentes échelles. D’un côté, il faut construire une communauté à 
multi niveaux, du local jusqu’au régional, et de l’autre construire la 
conscience d’une destinée commune par une nouvelle manière de 
concevoir les relations entre les sociétés de ces différentes grandes 
régions. Dans l’animation d’une démarche de refondation des com-
munautés du local au mondial, vous aurez donc à privilégier quatre 
niveaux  : les communautés territoriales  ; la communauté natio-
nale ; la communauté européenne ; les relations entre sociétés des 
grandes régions du monde au sein d’une communauté mondiale.

Les communautés territoriales

Vous pouvez, tout d’abord, lancer un grand mouvement de 
réflexion des villes, des « pays » et des régions sur la manière de s’ins-
tituer en tant que communauté. Il existe de nombreux exercices de 
« diagnostic local partagé », établis souvent à l’appui de documents 
de planification ou de stratégie. Ils peuvent être le terreau à partir 
duquel initier une démarche nouvelle, plus large, visant à instituer 
plus fermement la communauté territoriale. Qui sommes nous  ? 
Quelles sont les valeurs qui nous rassemblent ? Quels sont les liens 
qui nous cimentent ? Comment gérons-nous notre capital naturel ? 
Quel est notre capital immatériel et quel est celui que nous sou-
haitons développer ? Sommes-nous unis par des perspectives com-
munes ou nous trouvons-nous par hasard à cohabiter sur un même 
territoire ? Y sommes-nous de passage, en transit, ou sommes-nous 
déterminés à forger une communauté de destin  ? Quels sont les 
facteurs de diversité internes qui nous enrichissent et quels sont 
les facteurs qui nous unissent ? Avec quelles autres communautés 
entretenons-nous des liens privilégiés  ? Cette démarche pourra, 
comme toutes celles qui suivront, s’inspirer des six principes géné-
raux que j’ai déjà décrits. Il est important qu’elle ne s’enferme pas 



du local au mondial

47

dans des limites administratives et politiques posées a priori. Nous 
savons le caractère parfois artificiel des régions crées en 1972 ; nous 
savons aussi que les limites communales héritées de l’histoire ne 
correspondent plus nécessairement à des communautés au sens 
traditionnel du terme. L’enjeu de l’exercice ne sera pas de procéder 
à un nouveau redécoupage administratif, au nom du respect des 
communautés réelles. Les découpages administratifs et politiques 
quels qu’ils soient, taillent dans le vif d’une société ; ils ont besoin 
d’une certaine pérennité, quand la société elle-même se transforme 
rapidement. Tous ceux qui sont chargés de délimiter des périmètres 
agglomérés savent bien que le premier résultat de cette définition 
est de reporter l’expansion urbaine au-delà de ces frontières, ne 
serait-ce que pour des raisons foncières et fiscales. Acceptons plutôt 
ces limites comme un mal nécessaire. Elles ne dispensent jamais 
de s’intéresser aux relations réelles entre entités administratives et 
politiques. C’est tellement vrai que dans bien des cas, les interdé-
pendances réelles unissent des entités administratives et politiques 
de part et d’autre des frontières nationales.

La communauté nationale

Puis, doit être entreprise une démarche de réinstitution de la 
communauté française. L’expérience récente a montré combien 
il était vain de formuler cette question en terme d’identité et de 
la relier à la détention ou non d’une carte d’identité française. 
Toute recherche d’une identité exclusive, est un retour à la vision 
archaïque d’un monde constitué de communautés nationales unes 
et indivisibles. Chacun de nous au contraire, par ses multiples 
attaches, est un « passeur », un de ces liens qui contribuent à tisser 
la communauté monde. Mais cela ne veut pas dire que la commu-
nauté France a perdu son importance, qu’elle est invitée à se diluer 
dans une communauté européenne indistincte, la France n’étant 
plus qu’un objet d’étude historique. Cela veut dire plutôt que cette 
communauté n’existe pas par essence. C’est une construction his-
torique à inventer et réinventer d’époque en époque. Dire que le 
concept de communauté une et indivisible ne correspond plus 
à la réalité et aux besoins du xxie  siècle n’implique pas de solder 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

48

l’héritage de la Révolution française. Il faut, au contraire, s’inspirer 
de lui pour procéder à un nouvel acte fondateur de la communauté. 
Tant que nous ne l’aurons pas fait, nous poursuivrons notre valse 
hésitation vis-à-vis de la construction européenne.

Comment refonder la communauté française, lui redonner le 
goût de l’avenir, cesser de la définir sur un mode défensif face aux 
menaces de dilution que représenteraient l’Europe et le monde ? Le 
modèle des États Généraux de 1788 n’est pas si éloigné des principes 
que je vous ai proposés pour conduire des changements structurels. 
Les communautés du futur étant des communautés de valeurs et 
de destin plus que communautés de sang, de race et d’histoire, la 
démarche de refondation s’inscrirait dans le prolongement du tra-
vail des communautés territoriales. La communauté française ne 
se réduit pas comme l’union de ces communautés locales et régio-
nales. La démarche de refondation passe aussi par des groupes 
de réflexion, en particulier socioprofessionnels et thématiques, à 
l’échelle nationale. Il faut aussi, compte tenu de la place qu’ont 
prises les questions d’immigration, que les diaspora puissent élabo-
rer une réflexion propre, de même que les différentes mouvances 
religieuses.

Une communauté ne peut se passer de lois communes et ces 
lois doivent être scrupuleusement respectées par les nouveaux arri-
vants, auxquels la communauté française accorde hospitalité et par-
fois asile. Mais avec la formidable évolution qu’a connue la France 
depuis la guerre, ces lois doivent être rediscutées, réactualisées. 
L’existence des lois communes ne s’oppose nullement au respect de 
la diversité. La construction européenne offre à cet égard un champ 
d’expérimentation passionnant. Dès l’origine, l’Europe a voulu faire 
de sa propre diversité une richesse ; cela ne l’empêche nullement 
de construire pas à pas des lois européennes dont l’adaptation aux 
droits nationaux permet de concilier unité et diversité. De même, 
au sein de l’Union, les collectivités territoriales de certains États 
membres ont un pouvoir législatif. Ce n’est pas une menace à la 
cohésion nationale. Le droit donné aux communautés territoriales 
de se doter de leurs propres règles fait partie des valeurs auxquelles 
la communauté nationale adhère.

La communauté nationale, comme celle des autres niveaux, se 
forge autour des défis communs. Le processus de refondation de la 



du local au mondial

49

communauté devra donc laisser une large place à la formulation 
de ces défis, à l’analyse des liens entre eux, à l’identification de 
la palette des réponses possibles. Oublions le rituel des sondages 
demandant aux Français les questions auxquelles il leur paraît prio-
ritaire d’apporter des réponses politiques. Passant de la sécurité à 
l’emploi, de l’emploi à l’immigration, de l’immigration au loge-
ment ou à la santé, ils réduisent les citoyens à des consommateurs 
de décisions politiques. L’objectif est ici, au contraire, de permettre 
à chaque citoyen de relier les problèmes entre eux, d’en faire l’ana-
lyse, d’y chercher des réponses.

La communauté européenne

Au niveau régional, une véritable communauté européenne reste 
à construire. Il serait bon de créer une véritable Assemblée euro-
péenne de citoyens. La marche à suivre est suffisamment semblable 
à celle qui a été préconisée au niveau local et au niveau national 
pour que je ne m’y attarde pas. Internet et les outils de traduction 
automatique, qui progressent d’année en année, contribueraient, 
du moins partiellement, à surmonter les obstacles de la distance et 
de la langue. Mais les échanges intellectuels ne suffisent pas. Il faut 
qu’ils débouchent sur un avenir partagé, une vision commune de 
l’Europe que nous voulons construire, une vision de la place de l’Eu-
rope dans le monde. Les quatre dimensions de la transition peuvent 
servir de cadre à l’élaboration de ces perspectives partagées. L’effort 
de construction de perspectives communes doit être complété par 
la généralisation des échanges humains. Le programme Erasmus est 
un des plus remarquables de l’Europe. Il suscite un vaste échange 
d’étudiants. Sa limite actuelle est précisément là : en touchant les 
seuls étudiants, on risque de contribuer à un clivage déjà percep-
tible aujourd’hui entre une «  Europe des élites  » pratiquant plu-
sieurs langues, voyageant, travaillant en lien avec les institutions 
européennes dans des entreprises transnationales, pour lesquels 
l’Europe est une réalité familière et quotidienne, et le reste de la 
population qui voit surtout dans la construction européenne une 
menace à son emploi, à son bien-être, à sa sécurité, à son identité. 
La meilleure réponse à apporter à ce risque est sans doute celle d’un 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

50

service civil européen, sinon obligatoire du moins vivement encou-
ragé, qui permettrait un brassage des jeunes Européens, à l’âge où 
se forgent pour les décennies à venir les personnalités et les percep-
tions du monde.

La pratique des échanges intra européens, l’habitude de se 
retrouver les uns et les autres à Bruxelles, à la Commission ou au 
Parlement, facilitera la création de solides banques d’expériences 
multilingues. Elles permettront de comparer, sur les sujets les plus 
divers, les réponses inventées par les différents peuples européens 
à leurs défis communs. La Fondation Charles Léopold Mayer a par 
exemple soutenu la création d’un glossaire multilingue sur les ser-
vices d’intérêt général européens. C’est un préalable indispensable 
à la compréhension de la manière dont les différentes sociétés euro-
péennes ont conçu les services publics et la gestion du bien com-
mun. La réalisation de telles banques d’expériences peut se faire 
grâce à des échanges de jeunes experts. On gagne alors sur les deux 
tableaux : échanges humains et échanges intellectuels.

La communauté mondiale

Venons-en au dernier volet, celui de la construction d’une 
communauté mondiale. On ne part pas de rien. De la lutte contre 
l’esclavage à la création de la Croix Rouge, en passant par les mou-
vements « mondialistes » comme celui de l’Esperanto ou celui des 
Citoyens du monde, l’idée de construire une communauté mon-
diale de destin est déjà ancienne et les exemples que je viens de citer 
montrent qu’au-delà de l’idée, bien des initiatives sont déjà allées 
dans ce sens. Pour des raisons qu’il serait trop long d’analyser ici, 
les anciens mouvements mondialistes ont plutôt stagné au cours 
des dernières décennies, faisant place à d’autres formes d’émer-
gence d’une société civile mondiale faite de la juxtaposition d’or-
ganisations dédiées à un problème particulier  : l’environnement, 
la torture, les droits de l’homme, l’égalité homme-femme, le droit 
d’ingérence humanitaire, la santé, etc.

Le Forum économique mondial de Davos, créé à l’initiative 
de Raymond Barre, a pris acte depuis longtemps du besoin d’es-
paces de dialogue nouveaux sortant du cadre des négociations 



du local au mondial

51

internationales. L’internationalisation des marchés et de l’écono-
mie ayant été particulièrement rapide depuis la guerre, il n’est pas 
étonnant que le monde économique ait été le premier sensible au 
besoin de ces nouveaux espaces de dialogue. La limite de ce type 
d’espace est d’être réservé à une élite auto-proclamée. De là à le 
considérer comme un véritable complot des puissants pour assu-
jettir le monde à leurs intérêts, il n’y a qu’un pas. Il a d’ailleurs sus-
cité son pendant, le Forum social mondial (FSM). Au départ « anti 
mondialiste », le FSM a vite compris qu’il était un vivant paradoxe, 
étant par sa nature même, une expression de la mondialisation. 
Le mouvement, multiforme, s’est alors orienté vers l’idée d’alter-
mondialisme, d’une autre mondialisation qui ne serait plus guidée 
par les intérêts des puissants et de l’économie mais par les inté-
rêts des peuples. L’image est belle. Le slogan de Porto Alegre, « un 
autre monde est possible », est on ne peut plus juste  : l’avenir de 
l’humanité est entre nos mains à tous, la fin de l’histoire est une 
billevesée et il ferait beau voir que l’humanité se fasse dicter son 
destin par ses propres créations, la science et les prétendues lois de 
l’économie. Malheureusement, au-delà du slogan, cette dynamique 
prometteuse est aujourd’hui victime de ses contradictions.

On peut tirer des réussites et échecs du FSM une mine d’ensei-
gnements Le Forum, tout d’abord est remarquable par sa parci-
monie  : c’est sans doute le premier mouvement mondial qui soit 
l’enfant d’internet et fasse le pari des capacités d’auto-organisation 
des participants. Le Forum est constitué d’une multitude d’ateliers 
dont l’initiative est prise par les mouvements les plus divers. Toute 
la préparation passe par internet. Ce pari sur l’auto-organisation 
ne va pas sans inconvénient, notamment celui du temps passé, lors 
des Forums, à s’y retrouver, à avoir une idée de ce qui se passe. Le 
terme de forum a été choisi au départ en réaction aux dérives des 
partis d’inspiration marxiste qui, se considérant comme l’avant-
garde des masses populaires, prétendaient imposer leur vision et 
leurs conclusions. Les FSM se revendiquent comme des foires à idées 
et à initiatives, chacun y venant pour « présenter sa marchandise », 
développer ses idées, populariser ses mots d’ordre, rechercher des 
partenariats. Pour avoir participé à certains d’entre eux, je peux 
témoigner que ça marche, pour les mêmes raisons d’ailleurs que les 
foires. Pour les participants, savoir que l’on retrouvera, lors de ces 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

52

forums, l’ensemble des organisations de la même mouvance, offre 
l’occasion d’organiser avec une grande économie de moyens, une 
multitudes de rencontres, prévues au programme ou à sa marge.

Tant que les FSM annuels se sont réunis au Brésil à Porto Alegre, 
un apprentissage s’est développé pour mieux regrouper les mul-
tiples ateliers traitant de questions voisines, pour procéder à une 
«  analyse transversale  » des propositions des uns et des autres et 
renforcer ainsi les capacités propositionnelles du forum. Pour pal-
lier à une limite majeure des FSM, celles de n’être mondiaux que 
de nom, les organisateurs à partir de 2005 ont opté pour une autre 
stratégie  : quitter le Brésil, organiser alternativement les forums 
sociaux dans différents autres continents et élargir le mouvement. 
C’est ainsi qu’il a pris pied en Inde et en Afrique. Cet élargissement 
des horizons géographiques a eu néanmoins une contrepartie : les 
apprentissages méthodologiques de Porto Alegre se sont pratique-
ment évanouis.

Le Forum social mondial était l’héritier d’une stratégie média-
tique, celle des « sommets parallèles ». Elle avait été inaugurée en 
1988 avec l’organisation, en parallèle du G7, encore appelé « som-
met des sept pays les plus riches », d’un « sommet des sept peuples 
les plus pauvres ». Stratégie médiatique payante issue des activistes 
pacifistes : dans un rapport de force très inégal, il faut tirer profit de 
la force de l’adversaire plutôt que de s’y opposer de façon frontale. 
En clair, puisque les médias sont aimantés par les grands événe-
ments, il faut tirer parti du grand événement lui-même si l’on veut 
bénéficier d’un écho médiatique. C’est ainsi que sont nées les deux 
grandes traditions altermondialistes  : la création de «  sommets 
parallèles » – du Sommet des peuples les plus pauvres aux Forums 
sociaux mondiaux ; le marquage à la culotte, par les organisations 
militantes de la société civile, des grands sommets officiels.

Ces stratégies ont aussi leurs limites : la faible représentativité 
socioprofessionnelle et idéologique, la faible représentativité géo-
graphique, la faible capacité de propositions. Certaines tiennent à 
leur conception même, d’autres à la faiblesse des moyens dont ils 
disposent.

Faible représentativité socioprofessionnelle tout d’abord, au 
sens sociologique plutôt qu’au sens politique, même s’il n’existe 
pas de réseaux mondiaux représentatifs des différents groupes 



du local au mondial

53

socioprofessionnels, leur permettant de désigner des délégués à 
une Assemblée mondiale, car il faut que « la société mondiale soit 
là dans sa diversité ». Le fait que des militaires soient là auprès de 
paysans, de syndicalistes, de collectivités locales, de chercheurs, de 
patrons de PME, de gens venus de la grande entreprise, d’organisa-
tions de jeunes, de femmes, etc. donnerait au dialogue sur l’avenir 
une densité et une profondeur que ne peut avoir une Assemblée 
de militants utile pour construire une identité politique et idéolo-
gique et modifier les rapports de force. Elle ne permet pas de créer 
un sentiment plus large de communauté.

Seconde limite, la faible représentativité géographique  : nous 
sommes très loin, dans ce type de forum, de rencontres où les dif-
férentes grandes régions du monde seraient représentées équitable-
ment eu égard à la taille de leur population. Ces forums ne sont 
mondiaux que de nom. Quatre ou cinq nationalités constituent le 
gros des troupes. L’idée, si stimulante, que « le monde est là » résulte 
d’une simple impression d’optique  ; d’où la « gueule de bois  » au 
lendemain de ces grandes foires  : réunis, on se sentait puissants 
et innombrables  ; au retour dans ses foyers, chacun se sent aussi 
marginal que par le passé. Ce n’est évidemment pas une mince 
affaire que de concevoir une Assemblée où toutes les composantes 
de la société chinoise ou de la société arabe, par exemple, seraient 
présentes. Mais, si ce n’est pas le cas, parler d’Assemblée mondiale 
risque d’être un leurre.

Troisième limite, la faible capacité de propositions. Il y a une 
profonde différence méthodologique et sociologique entre une 
« coalition anti » et une « alliance pro ». Une coalition « anti » est 
unie par l’opposition à un ennemi commun ; celui-ci, dans les cas 
historiques que nous venons d’évoquer, était «  la mondialisation 
néolibérale » ou « un directoire du monde formé par les acteurs les 
plus puissants orientant l’évolution de l’humanité au mieux de 
leurs intérêts ». Ce type de coalition est efficace, comme l’indique 
son nom, pour s’opposer. Elle l’est beaucoup moins pour proposer 
les alternatives.

D’abord parce que le ressort psychologique est celui de «  l’ar-
gument frappant ». Le combat a une forte dimension médiatique. 
Comme dans le combat politique classique, l’argument frappant est 
plus important que l’argument juste : mieux vaut faire l’économie 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

54

de la complexité du monde réel et avancer deux ou trois chiffres 
qui vont faire basculer l’opinion. C’est une bonne stratégie si l’on 
vise simplement à gagner les batailles. Mais elle se retourne contre 
ses auteurs s’il s’agit de proposer réellement « un autre monde pos-
sible » car, à ce moment, la réalité, dans sa complexité, vous rattrape.

Ensuite, parce qu’une « coalition anti » agrège des mouvements 
très hétérogènes, qui ont en commun de s’opposer à l’ordre domi-
nant. Cela ne suffit pas pour s’accorder sur des alternatives. Une 
véritable stratégie de changement implique de se mettre d’accord 
sur les quelques dimensions essentielles de celui-ci et sur les effets 
de levier qui permettront d’amorcer un changement irréversible. 
Une «  coalition anti  » tend à construire un consensus à partir de 
l’addition des revendications catégorielles de chaque membre de 
la coalition. C’est ce qu’on observe dans les rencontres de la société 
civile organisées en marge des conférences internationales organi-
sées par les Nations unies : les « traités des peuples » qui émanent 
de ce type d’assemblée sont fondés sur un « consensus additif » : « je 
suis d’accord pour soutenir ta revendication si de ton côté tu sou-
tiens la mienne ». C’est à l’opposé d’une démarche stratégique qui 
est, elle, « soustractive » : à partir de tous les motifs d’opposition à 
l’ordre dominant, peut-on se mettre d’accord sur les quatre ou cinq 
leviers majeurs du changement ?

Et cela débouche sur la troisième différence entre «  coalition 
anti » et « alliance pro ». Face à l’ordre dominant, un catalogue de 
mesures catégorielles, à l’image de ce que l’on trouve si souvent en 
France dans les programmes des partis politiques, est impuissant à 
dessiner les grandes lignes d’une alternative. Esquisser ces grandes 
lignes, qu’il s’agisse de la gouvernance ou de la transition vers des 
sociétés durables, implique un travail théorique approfondi. Or, 
celui-ci rebute les ardeurs militantes. Les coalitions « anti  » étant 
dominées par des motivations militantes, elles ne s’en tirent que 
par une fiction romantique : la démarche « de bas en haut » et le rap-
prochement des revendications des uns et des autres sont supposés 
faire émerger comme par magie des alternatives. C’est une illusion. 
Selon moi, la construction d’une communauté mondiale passe par 
l’organisation d’une Assemblée mondiale de citoyens, qui soit à la 
fois un espace de réflexion collective sur les défis communs et le 
symbole visible d’une communauté unie par ces défis.



du local au mondial

55

Je ne peux que mettre à disposition les apprentissages nés de 
l’Alliance pour un monde responsable, pluriel et solidaire avec le 
modèle réduit de l’Assemblée mondiale de citoyens organisée en 
2001 dont nous avons parlé plus haut. Le développement d’inter-
net et l’émergence de nouveaux réseaux mondiaux font que si la 
France prenait l’initiative de proposer et de soutenir une grande 
Assemblée mondiale de citoyens, conçue comme un processus de 
bas en haut selon les principes méthodologiques déjà décrits, elle 
aurait de grandes chances d’aboutir.

La mise en place d’une gouvernance mondiale passera par 
l’émergence d’un petit nombre – vingt au maximum – de Régions 
du monde. Cela s’applique à la construction de la communauté 
mondiale  : il faut définir, pour chacune de ces régions, les moda-
lités d’Assemblées régionales de citoyens et les modalités de dialo-
gue entre sociétés des différentes régions du monde. La Fondation 
Charles Léopold Mayer a eu l’occasion de mener deux initiatives 
de cet ordre, qui ont permis de tirer un certain nombre d’appren-
tissages, modestes mais utiles  : une Assemblée des citoyens de la 
Méditerranée et un Forum China-Europa. La première a pour objec-
tif de construire une dynamique citoyenne régionale, le second à 
inventer les modalités d’un dialogue global entre la société euro-
péenne et la société chinoise.

L’exemple de la Méditerranée est intéressant. Depuis longtemps, 
on est conscient sur les deux rives de la Méditerranée du contraste 
entre l’existence, pour des raisons historiques, géographiques et éco-
logiques évidentes, d’une unité méditerranéenne, d’un bien com-
mun fragile à gérer ensemble, et les structures politiques actuelles, 
fondées sur le clivage entre le Nord et le Sud de la Méditerranée et 
qui souffrent, de surcroît, de l’abcès de fixation du conflit israélo-
palestinien. Jusqu’à présent les institutions nationales ou euro-
péennes ont fait ce qu’elles se croyaient capables de faire  : des 
déclarations et des institutions. Le dernier et spectaculaire avatar 
a été l’Union pour la Méditerranée : pensée par des chefs d’État et 
pour des chefs d’État, elle s’est immédiatement enlisée dans des 
considérations diplomatiques. Il a fallu impliquer l’ensemble des 
États membres de l’Union Européenne pour éviter de donner l’im-
pression de diviser l’Europe, ce qui ne manque pas d’humour quand 
on pense à la situation des pays baltes ou de la Pologne par rapport 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

56

à la Méditerranée  ; et on a voulu faire jouer dans cette Union un 
rôle central aux « alliés de l’Occident » au Sud de la Méditerranée, à 
savoir le président égyptien Moubarak ou le président tunisien Ben 
Ali dont on sait ce qu’il est advenu avec le printemps arabe. Face à 
ces enlisements, la Fondation Charles Léopold Mayer a avancé, de 
façon bien modeste en raison de sa taille, l’idée d’Assemblée des 
citoyennes et citoyens de la Méditerranée. Cette idée suscite un inté-
rêt croissant sur les deux rives, y compris de la part d’institutions 
comme la Commission européenne ou le Parlement européen. En 
partant de la constitution progressive de cercles locaux de citoyens, 
on peut en effet enclencher un processus inspiré des principes géné-
raux que je vous ai soumis, sans attendre que se soit constituée, 
dans les pays du Sud de la Méditerranée, une « société civile » au sens 
institutionnalisé que lui donne l’Occident. La dynamique pourrait 
considérablement s’amplifier si les moyens lui en étaient donnés.

De son côté, le Forum China-Europa est né de l’idée que l’ampleur 
des relations commerciales et des complémentarités économiques 
entre la Chine et l’Europe ne suffisaient pas à créer le sentiment 
d’une communauté de destin. Le « partenariat stratégique » entre 
la Chine et l’Union européenne, proclamé à grands sons de trompe, 
n’a malheureusement de stratégique que le nom. Comme le faisait 
observer un très haut personnage européen, moins l’Europe a de 
stratégie, plus elle noue de partenariats stratégiques. De surcroît, 
les procédures européennes ne permettent pas de nouer de véri-
tables partenariats stratégiques. C’est pourquoi la fondation Charles 
Léopold Mayer a pris, avec quelques autres partenaires, à partir de 
2005, l’initiative de la création du Forum China-Europa. Il s’agit 
d’inventer, à propos des relations entre la Chine et l’Europe, le pro-
totype d’un mode nouveau de dialogue susceptible de s’appliquer 
ensuite aux relations entre différentes régions du monde. Il serait 
répétitif de décrire le mode de fonctionnement du Forum ; disons 
que lui aussi s’inspire des grands principes méthodologiques que 
je vous ai soumis. Ce que je voudrais souligner, c’est qu’avec une 
grande économie de moyens, de l’ordre d’un million d’euros par 
an, nous avons été en mesure de mettre en place un processus en 
vraie grandeur, associant différentes régions d’Europe et de Chine, 
différents groupes socio-professionnels et abordant les principaux 
thèmes d’intérêt commun entre la société chinoise et la société 



du local au mondial

européenne. Par exemple, les troisièmes rencontres du Forum 
China-Europa, en juillet 2010, ont permis d’organiser plus de 60 ate-
liers sur le territoire chinois et aux quatre coins de la Chine, mobili-
sant un millier de participants, avec des rencontres plénières tenues 
à Hong Kong. Que des moyens financiers aussi modestes permettent 
de faire naître une telle dynamique, suscitent l’implication d’autant 
de personnes aussi diverses, et permettent de dégager les grands 
défis communs à la Chine et à l’Europe, montre ce que pourrait être 
une dynamique de dialogue entre les régions du monde dotée de 
moyens dix fois plus importants (ce qui resterait une contribution 
bien modeste eu égard aux moyens financiers publics ou privés en 
jeu dans la relation actuelle entre la Chine et l’Europe). L’Europe a 
un urgent besoin d’un dialogue d’un nouveau type, y compris dans 
le dialogue avec des sociétés qui lui sont en apparence beaucoup 
plus familières comme la société américaine : les relations de cou-
sinage ne suffisent pas à créer le sentiment d’une grande famille si 
les symboles et les perspectives n’en sont pas posés.





59

III. CRÉER UN SOCLE ÉTHIQUE 
COMMUN

Les communautés de l’avenir ne pourront être fondées ni sur 
une transcendance commune, ni sur un passé commun, ni sur 
une identité monolithique mais sur un véritable contrat social, 
des valeurs partagées et des perspectives communes. Je m’attache-
rai maintenant aux conditions dans lesquelles peuvent s’inventer, 
se mettre en place et se vivre une éthique commune et un contrat 
social, du niveau local au niveau mondial.

La priorité est de mettre cette question à l’agenda de l’Organi-
sation des Nations unies, en vue de l’adoption, dans les cinq ans à 
venir, d’une Charte des responsabilités universelles. Cette initiative 
ne prendra tout son sens que dans la mesure où vous chercherez à 
promouvoir de telles Chartes au niveau local, au niveau français et 
au niveau européen.

Avant d’aller plus loin, j’aimerais rappeler pourquoi le concept 
de responsabilité, aussi vieux que le monde, a pris récemment, 
avec le changement d’échelle des interdépendances, un contenu et 
presqu’une nature nouvelle.

Un concept vieux comme le monde

L’idée de Charte des responsabilités universelles n’est pas tom-
bée du ciel. Elle a été, dans le cadre de l’Alliance pour un monde 
responsable et solidaire, le fruit d’un long cheminement intercul-
turel et interreligieux. Pour dégager cette notion commune, il a 
fallu assumer les différences culturelles. Par exemple, en Occident, 
la notion de responsabilité est inséparable de l’affirmation de l’in-
dividu : la responsabilité est le reflet d’un choix, elle n’existe qu’en 
raison même de la liberté de chacun et elle est la contrepartie de 
cette liberté. Dans d’autres sociétés, où la communauté en tant que 
telle existe plutôt que les personnes prises isolément, la responsa-
bilité est proche du devoir : loin d’être l’expression d’une liberté de 
choix, elle est le prix à payer pour être membre de la communauté.



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

60

La responsabilité a aussi une dimension collective  : ce n’est 
pas seulement une addition de responsabilités individuelles mais 
une co-responsabilité à l’égard du bien commun. L’idée de respon-
sabilité collective n’a pas toujours bonne presse, par exemple en 
Allemagne où elle rappelle les douloureux débats sur la responsa-
bilité collective du peuple allemand face aux crimes nazis. Elle est 
souvent récusée aux États-Unis car, pour des raisons historiques, 
c’est la responsabilité individuelle qui est centrale. On le voit dans 
le débat récurrent sur le système public américain de santé. Et pour-
tant, réduire l’évolution du monde à l’addition des responsabilités 
individuelles n’aurait guère de sens. On le voit bien à propos de 
l’environnement : expliquer aux citoyens qu’il suffit à chacun d’eux 
d’adopter un comportement responsable pour que la planète soit 
sauvée, alors que toute la logique économique, monétaire et sociale 
va dans le sens inverse, aurait un formidable effet culpabilisant 
sans pour autant ouvrir vers des sociétés durables. L’évolution du 
monde, en outre, est le résultat d’un jeu à multiples acteurs. Il ne 
suffit pas que l’un d’eux décide d’assumer ses responsabilités ; il est 
dans l’incapacité de le faire si les autres acteurs n’assument pas les 
leurs. Dans le domaine économique, entreprises, pouvoirs publics, 
consommateurs et médias peuvent se renvoyer indéfiniment la 
balle de la responsabilité. C’est pourquoi le concept de co-responsa-
bilité est préférable à celui de responsabilité collective.

Si le concept de responsabilité est au cœur de toute société, c’est 
parce que former une communauté implique d’admettre un double 
principe d’empathie et de réciprocité. L’autre existe au même 
titre que moi et, parce que nous appartenons à la même commu-
nauté, son sort m’importe. La réciprocité est au cœur du lien social. 
Parvenir à des échanges équilibrés, malgré un rapport de force défa-
vorable à l’une des parties, suppose d’inscrire chaque échange ponc-
tuel dans la durée. Le ressentiment, c’est-à-dire la mémoire d’une 
réciprocité bafouée, est à long terme le destructeur du lien social. 
On l’observe au niveau des individus mais aussi au niveau des socié-
tés  : le ressentiment de l’une vis-à-vis de l’autre, nourri du souve-
nir tenace que dans une situation historique particulière l’autre a 
abusé du rapport de force, est un des facteurs les plus dangereux de 
la vie internationale actuelle, car il substitue à la recherche de rela-
tions réciproques un principe de vendetta indéfiniment reconduite.



Un socle éthique commun

61

La réciprocité, au contraire d’échanges ponctuels fondés sur 
l’équilibre de l’offre et de la demande, implique que chacun contri-
bue au bien commun à la mesure de ses moyens. C’était même 
autrefois le fondement du prestige social, de ce que les Grecs 
antiques appelaient l’évergétisme : le devoir pour les riches de faire 
le bien à la mesure de leurs moyens car leur richesse était née de 
l’existence de la communauté. L’évergétisme a été actualisé, aux 
temps modernes, par la tradition anglo-saxonne des fondations  : 
être citoyen implique de reconnaître que la richesse accumulée 
n’est pas le fruit du seul mérite de ceux qui ont fait fortune ; l’exis-
tence de la communauté en a été la condition et il est donc juste, 
par principe de réciprocité, de faire retour à la communauté de tout 
ou partie de cette richesse.

Empathie et réciprocité sont reflétées dans les différentes phi-
losophies religieuses et sociales. C’est, dans sa forme minimaliste 
le principe « ne fais pas à autrui ce que tu ne voudrais pas qu’il te 
fasse » ; et dans sa forme positive « fais à autrui ce que tu voudrais 
qu’il te fasse ».

Si l’idée de responsabilité est présente dans toute société, elle a 
pris au cours du dernier siècle des formes nouvelles. Le philosophe 
allemand Hans Jonas a été le premier à le souligner. Le changement 
d’échelle des interdépendances conduit à un changement de la 
nature de la responsabilité et de la co-responsabilité. On le perçoit 
bien dans les tâtonnements du système juridique. La traduction 
de la responsabilité dans le droit était interne à une communauté, 
elle supposait la reconnaissance d’un préjudice, l’identification 
de la cause du préjudice, d’où découlait un devoir de réparation. 
Cette vision personnalisée de la responsabilité qui implique un lien 
de causalité entre un acte, volontaire ou non, et le préjudice subi 
par un tiers, s’exerce au sein de communautés instituées, dotées 
d’un système judiciaire et des moyens de coercition permettant de 
fixer la réparation et d’en vérifier l’effectivité. L’essentiel de ce qui 
se passe aujourd’hui dans le monde échappe à cette définition tra-
ditionnelle, personnalisée et restrictive de la responsabilité, sans 
parler du fait qu’il n’existe pas, à l’échelle mondiale, d’instance 
judiciaire susceptible d’être saisie d’un préjudice, d’en évaluer les 
causes, d’imposer qu’il y soit mis fin et que réparation soit accordée 
à celui, individu ou communauté, qui a subi le préjudice. Qui est 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

62

responsable de la destruction de la biodiversité ? Qui du changement 
climatique ? Qui de la surexploitation des océans ? Qui de la perte 
de fertilité des sols ? Plus subtilement, le système financier peut-il 
être jugé collectivement responsable d’une évolution générale des 
valeurs des sociétés privilégiant l’égoïsme et le profit à court terme ? 
Les chercheurs qui mettent à jour de nouvelles connaissances fon-
damentales permettant la manipulation du vivant peuvent-il être 
tenus pour responsables de politiques eugénistes ou de manipula-
tions génétiques en plein champ, dont les effets peuvent être dévas-
tateurs pour la biodiversité, pour les conditions de vie des paysans, 
pour la santé des écosystèmes ou la santé humaine ? Les entreprises 
doivent-elles être considérées comme juridiquement responsables 
des agissements de leurs filiales ou de leurs sous-traitants dans 
d’autres continents, qui sont juridiquement indépendants d’elles 
et soumis à des législations nationales différentes ? Qui est respon-
sable de l’exploitation abusive des ressources de la planète ? Contre 
qui les générations futures se retourneront-elles lorsque ces res-
sources seront épuisées ou la biosphère si dégradée que les condi-
tions de survie seront elles-mêmes en cause ? Le concept de droit 
des générations futures parle au cœur mais dans la pratique, à qui 
ce droit est-il opposable  ? À supposer qu’existent des avocats des 
générations futures ou de la biodiversité menacée, devant quelle 
Cour, selon quelle procédure, avec quels effets concrets seront-ils 
en mesure d’obtenir réparation, et de qui, ou d’obtenir au moins 
que cessent les causes des préjudices subis jusqu’à présent ? Ce sont 
ces nouvelles dimensions de la responsabilité qu’il devient urgent 
de traiter.

La Charte des responsabilités humaines

La Charte des responsabilités humaines, adoptée en 2001 à l’is-
sue de l’Assemblée mondiale de citoyens, a constitué une étape 
essentielle dans l’élaboration d’une Charte des responsabilités 
universelles. Nous y avions avancé trois principes fondamentaux 
constitutifs des formes modernes de responsabilité.

Tout d’abord, la responsabilité s’étend aux effets imprévus et 
indirects de nos actes, y compris lorsque c’est l’addition de milliards 



Un socle éthique commun

63

d’actes allant dans le même sens qui induit le préjudice. En outre, 
cette responsabilité est imprescriptible, au sens où les effets impré-
vus de nos actes peuvent être différés dans le temps. C’est cette 
extension, cette universalisation de la notion de responsabilité qui 
fondent notamment le principe de précaution. Elle fait pousser 
des cris d’orfraie à tous ceux qui y voient un obstacle à l’innova-
tion, comme si cette innovation à tout prix était essentielle à notre 
survie, comme si le monde, fondé sur l’équilibre de la bicyclette, 
risquait de tomber si l’on ne pédalait plus assez vite. C’est peut-
être vrai dans l’économie actuelle, qui ne carbure qu’à la création 
permanente de nouveaux « besoins » et qui ne connaît d’équilibre 
que dans la croissance, mais n’est-ce pas justement la preuve que 
notre système est devenu irresponsable ? Les chercheurs, en parti-
culier, sont allergiques à cette définition de la responsabilité, parce 
qu’elle les fait chuter de leur tour d’ivoire, les fait sortir de l’illusion 
que la recherche scientifique est une recherche de la vérité bonne 
par nature, seules les applications (sous-entendu les applications 
dévoyées) de ces connaissances pouvant être éventuellement mau-
vaises. Cette hypocrisie doit cesser. De même que doit cesser l’hypo-
crisie d’entreprises qui se considèrent comme dédouanées de leurs 
responsabilités dès lors qu’elles respectent les règles édictées par 
les pouvoirs publics, tout en investissant l’argent qu’il faut pour 
convaincre les mêmes pouvoirs publics que toute réglementation 
supplémentaire mettrait l’économie nationale en péril. Un fait est 
un fait : dans un système complexe et interdépendant il y a respon-
sabilité universelle.

Second principe, la responsabilité est proportionnée au savoir et 
au pouvoir. Le monde des droits de l’homme prétend souvent que 
les plus pauvres ou les plus ignorants n’ont que des droits à faire 
valoir et pas de responsabilité. Celle-ci serait l’apanage des pouvoirs 
publics ou des puissants. Je m’inscris en faux contre cette assertion 
et j’observe que les gens les plus modestes sont souvent ceux qui 
revendiquent le plus clairement leurs responsabilités. Ils ont raison 
de le faire. C’est elle qui les fait sujets de leur destinée et membres à 
part entière de la communauté. La responsabilité est la contrepartie 
de la liberté, de la possibilité de choisir et du pouvoir.

Troisième principe, on ne peut tirer argument de son impuis-
sance pour justifier son irresponsabilité. Cette question est aussi 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

64

vieille que le monde mais elle a pris, elle aussi, une forme nouvelle. 
En effet, l’évolution du monde est, dans beaucoup de domaines, la 
résultante de millions ou de milliards de décisions individuelles 
ou à petite échelle. Si, dans un monde complexe, les acteurs sont 
multiples et les interactions entre eux nombreuses, il n’en reste pas 
moins que certains acteurs sont organisés et puissants tandis que 
d’autres sont atomisés. Dans ce contexte, les seconds ont le sentiment 
que leur décision n’a pas d’impact, que leur point de vue compte 
pour du beurre. De là à se déclarer irresponsable, il n’y a qu’un pas. 
Mais le pouvoir est un construit et non un donné. L’impuissance 
individuelle ne justifie pas l’irresponsabilité si tout n’a pas été fait 
pour sortir de cette impuissance. L’exemple le plus flagrant est celui 
des consommateurs. Pris isolément, leur choix n’a guère d’impact 
sur l’évolution des entreprises. Sont-ils pour autant irresponsables ? 
Le mouvement de consommation responsable a apporté un flagrant 
démenti. Il n’a pas suffi que quelques personnes adoptent un com-
portement citoyen, choisissent une consommation responsable en 
accord avec leurs convictions. C’eût été une goutte dans la mer si 
ces actes individuels n’avaient pas été accompagnés d’un discours 
à l’intention du grand public et d’un effort pour s’unir. Et l’on peut 
constater aujourd’hui que les consommateurs ont ainsi instauré un 
véritable pouvoir, y compris face aux entreprises multinationales 
qui savent ce qu’un mouvement organisé de consommateurs peut 
avoir d’influence sur la réputation de l’entreprise et sur son chiffre 
d’affaires. L’habitude de s’organiser pour réagir, de prendre des ini-
tiatives, bref de construire du pouvoir est caractéristique du capital 
immatériel d’une communauté. Et nous voyons d’ailleurs sous nos 
yeux, quotidiennement, de nouvelles pratiques s’inventer en s’ap-
puyant sur internet et les réseaux sociaux.

Ces trois dimensions nouvelles de la responsabilité – son carac-
tère universel, le principe de proportionnalité au savoir et au pou-
voir, le devoir de sortir de l’impuissance  – illustrent le caractère 
central de la responsabilité dans la construction du contrat social. 
Le caractère universel de la responsabilité, qui échappe toujours en 
partie à des normes juridiques inévitablement bornées dans l’es-
pace et dans le temps, reflète le principe de réciprocité  : l’autre, 
aussi lointain soit-il dans le temps et dans l’espace, fait partie de ma 
communauté et ce qui lui advient de mon fait, volontairement ou 



Un socle éthique commun

65

involontairement, me concerne. Le principe de proportionnalité au 
savoir et au pouvoir implique un renoncement au simple rapport 
de force dans la gestion de l’échange et du conflit  : un dirigeant, 
quelle que soit la légalité des processus qui l’ont conduit au pou-
voir, n’exerce d’influence légitime que dans la mesure où il accepte 
d’assumer une responsabilité en proportion de son influence et de 
son impact sur les autres. Enfin, la capacité à s’unir pour traiter des 
problèmes communs débouche sur la négociation des règles de jeu 
du contrat. C’est de ces réflexions collectives qu’a émergé le projet 
de Charte des responsabilités universelles :

Préambule

Nous, représentants des États membres des Nations unies, réunis à Rio de Janeiro au sommet de 
la Planète, 1992
Constatant
1.  que l’ampleur et l’irréversibilité des interdépendances qui se sont créées entre les êtres 
humains, entre les sociétés et entre l’humanité et la biosphère constituent une situation 
radicalement nouvelle dans l’histoire de l’humanité, transformant celle-ci de façon irrévocable 
en une communauté de destin ; 
2. que la poursuite indéfinie des modes de vie et de développement actuels, accompagnée d’une 
tendance à limiter ses propres responsabilités, est incompatible avec l’harmonie entre les sociétés, 
la préservation de l’intégrité de la planète et la sauvegarde des intérêts des générations futures ; 
3. que l’ampleur des changements aujourd’hui nécessaires est hors de portée de chacun de nous 
et implique l’engagement de toutes les personnes et de toutes les institutions publiques ou 
privées ; 
4.  que les modalités juridiques, politiques et financières de pilotage et de contrôle des 
institutions publiques et privées, en particulier celles dont l’impact est mondial, ne les incitent 
pas à assumer pleinement leurs responsabilités, voire les incite à l’irresponsabilité ; 
5. que la conscience de nos responsabilités partagées vis-à-vis de la planète est une condition 
de survie et un progrès de l’humanité ;
6. que notre co-responsabilité, au-delà des intérêts légitimes de nos peuples, est de préserver 
notre planète unique et fragile, en évitant que des déséquilibres majeurs n’entraînent des 
catastrophes écologiques et sociales affectant tous les peuples de la terre ; 
7.  que la prise en compte de l’intérêt d’autrui et de la communauté, la réciprocité entre ses 
membres sont les fondements de la confiance mutuelle, d’un sentiment de sécurité et du respect 
de la dignité de chacun et de la justice ;
8. que la proclamation et la poursuite de droits universels ne suffit pas à régler nos conduites, les 
droits étant inopérants quand aucune institution n’a la capacité d’en garantir seule les conditions 
d’application ; 
9.  que ces constats nécessitent l’adoption de principes éthiques communs inspirant nos 
conduites et nos règles ainsi que celles de nos peuples.



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

66

Nous adoptons, au nom de nos peuples, la présente Charte des Responsabilités universelles et 
nous nous engageons : 
– à en faire le fondement de nos comportements et de nos relations ; 
– à la promouvoir auprès de tous les secteurs de la société ; 
– à la prendre en compte et la mettre en pratique dans le droit international et dans les droits 
nationaux.

Principes de la responsabilité universelle
1. L’exercice par chacun de ses responsabilités est l’expression de sa liberté et de sa dignité de 
citoyen de la communauté mondiale.
2. Chaque être humain et tous ensemble ont une co-responsabilité à l’égard des autres, de la 
communauté proche et lointaine, et à l’égard de la planète, en proportion des avoirs, du pouvoir 
et du savoir de chacun.
3. Cette responsabilité implique de prendre en compte les effets immédiats ou différés de ses 
actes, d’en prévenir ou d’en compenser les dommages, que ceux-ci aient été ou non commis 
volontairement, qu’ils affectent ou non des sujets de droit. Elle s’applique à tous les domaines 
de l’activité humaine et à toutes les échelles de temps et d’espace.
4. Cette responsabilité est imprescriptible dès lors que le dommage est irréversible.
5. La responsabilité des institutions, tant publiques que privées, quelles que soient les règles qui 
les régissent, n’exonère pas la responsabilité de leurs dirigeants et réciproquement.
6. La possession ou la jouissance d’une ressource naturelle induit la responsabilité de la gérer au 
mieux du bien commun.
7. L’exercice d’un pouvoir, nonobstant les règles par lesquelles il est dévolu, n’est légitime que 
s’il répond de ses actes devant ceux et celles sur lesquels il est exercé et s’il s’accompagne des 
règles de responsabilité à la hauteur du pouvoir d’influence exercé.
8. Nul ne peut s’exonérer de sa responsabilité au nom de son impuissance s’il n’a fait l’effort de 
s’unir à d’autres ou au nom de son ignorance s’il n’a fait l’effort de s’informer.

C’est bien beau, toute cette philosophie, direz-vous, mais en quoi 
est-ce mon rôle d’élu de m’impliquer dans ce genre de discussion ? 
Je ne suis ni philosophe ni professeur de morale, et je me vois mal 
expliquer à Pierre, Paul ou Jacques comment il doit se conduire !

Erreur. Souvenez-vous que l’adhésion à des valeurs communes et 
l’existence d’un contrat social implicite ou explicite sont au cœur 
de la fondation ou de la refondation de la communauté. En outre, 
vous sentez bien que notre monde agit, globalement, de façon 
irresponsable. Que vous soyez de droite ou de gauche, vous n’avez 
pas hésité dans la crise financière de 2007-2008 à fustiger l’irres-
ponsabilité des grands acteurs financiers, qui a entraîné le monde 
entier au bord du gouffre. Vous êtes bien placé pour connaître les 
limites du discours des entreprises sur leur responsabilité sociale et 



Un socle éthique commun

67

environnementale : quelle que soit la sincérité des engagements des 
dirigeants, la pression des actionnaires d’un côté et de la concur-
rence de l’autre leur interdit d’assumer leurs responsabilités à long 
terme. Vous savez bien aussi que tout ne peut pas se régler par des 
lois et que sans adhésion à des valeurs communes et à un contrat 
social équilibré, le tissu de la société continuera à s’effilocher.

L’adoption de valeurs communes et d’un contrat social étant 
au cœur de la construction d’une communauté, les initiatives 
que vous devrez prendre se situent aux mêmes échelles que l’ins-
titution et la réinstitution des communautés : échelle territoriale, 
nationale, européenne et mondiale. Même si l’urgence est de doter 
la communauté mondiale d’un troisième pilier, aux côtés de la 
Charte des Nations unies et de la Déclaration universelle des droits 
de l’homme, et si de ce fait la priorité de votre action devrait être de 
mettre à l’ordre du jour de l’ONU la discussion et l’adoption d’une 
Charte des responsabilités universelles, avec, dans la foulée, le cor-
pus de droit international qui en découlera progressivement, vous 
ne pourrez pas le faire efficacement si vous n’invitez pas les ter-
ritoires français à élaborer, discuter, mettre en œuvre des chartes 
éthiques locales  ; si vous ne proposez pas aux Français un travail 
de réflexion collective sur le contrat social, débouchant éventuelle-
ment sur un nouveau préambule de la Constitution mais, plus sûre-
ment encore, sur de nouvelles normes collectives de conduite, qui 
constituent le socle du contrat social ; si vous n’invitez pas l’Union 
Européenne à se fonder sur le principe de responsabilité et à s’enga-
ger dans la promotion de cette idée à l’échelle internationale.

Attendre que la communauté internationale adopte la Charte 
des responsabilités universelles comme son troisième pilier pour 
penser et agir à d’autres échelles serait contradictoire avec l’idée 
même d’éthique et de responsabilité : c’est comme si on annonçait 
qu’on décide d’être vertueux à condition que tous le deviennent au 
même moment. Mais l’idée de responsabilité émerge aujourd’hui de 
partout. Un vaste processus d’apprentissage est en marche. Dernier 
événement en date, l’adoption par de nombreux pays de la norme 
ISO 26000 qui offre un nouveau cadre à l’exercice de leurs responsa-
bilités par les entreprises. Il faut pouvoir amplifier ces mouvements 
et les fédérer, les adosser à un cadre juridique cohérent qui leur fait 
aujourd’hui défaut mais il n’y a pas besoin de les inventer. Un peu 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

68

partout, les sociétés hésitent, partagées entre l’idée que les sciences 
et le marché suffisent à fonder la société, quitte à théoriser l’égo-
ïsme en vertu suprême, à faire du « petit malin » de la spéculation 
financière un héros des temps modernes, et la conscience aiguë que 
cela conduit à détricoter la communauté et à détruire la planète. Je 
l’ai évoqué déjà à propos de la France. Que dire alors de la Chine qui, 
pour rattraper l’Occident, a misé de façon plus résolue encore sur la 
science et le marché. J’ai pu constater sur place la formidable crise 
morale qui en résulte.

Je ne crois pas que le désir de puissance et de richesse soit, de 
façon intemporelle et universelle, ce qui fait courir les hommes. 
Comparant les différentes sociétés à travers l’histoire, je vois que 
c’est plutôt la recherche de l’estime des autres, éventuellement du 
prestige, qui est universel. Si l’une et l’autre sont à une époque don-
née attachés à la réussite économique, il n’est pas étonnant de voir 
la recherche des biens matériels aimanter les énergies humaines. 
Mais, sans faire preuve d’angélisme excessif, je vois les personnes 
et les sociétés de plus en plus conscientes du caractère mortifère 
de cette représentation uni-dimensionnelle de la réussite. Le rôle 
des élus n’est pas de faire naître aux forceps un monde converti de 
gré ou de force à la vertu, mais plutôt d’accompagner, de catalyser 
cette lame de fond vers un monde plus responsable et, de ce fait, 
plus solidaire. Rappelons-nous le débat entre Robespierre et Saint-
Just. Robespierre disait que le but de la République était la vertu 
et Saint-Just que son but était le bonheur. Le second a eu la tête 
coupée par le premier pour avoir osé le prétendre. Nous savons, par 
ces exemples historiques et par bien d’autres, que vouloir imposer 
la vertu par la force conduit inévitablement à la dictature. Ce que 
je vous propose, en mettant au cœur de l’action politique l’éthique 
et la responsabilité, c’est d’accompagner le mouvement puissant et 
multiforme qui va déjà dans cette direction mais auquel il manque 
encore un cadre fédérateur.

L’intérêt du concept de responsabilité est d’avoir une double 
dimension éthique et juridique. L’une ne va pas sans l’autre. Codifier 
les conduites éthiques en prescriptions légales serait contradictoire 
avec l’infinie variété des situations et serait un contresens puisque 
l’idée de responsabilité est inséparable de celle de liberté. En sens 
inverse, se priver de la dimension juridique réduirait, comme le 



Un socle éthique commun

69

montre le cas des entreprises, l’exercice de la responsabilité à un 
volontarisme de façade dont le premier but, inavoué, est d’éviter 
que ne soient édictées des règles contraignantes : on ne l’a que trop 
vu dans le domaine de la finance où la responsabilité n’est invoquée 
que comme une variante de l’idée que l’auto-régulation était supé-
rieure au règlement public. On a vu ce qu’il en est advenu avec la 
crise financière.

L’éthique est une pratique du choix entre des valeurs auxquelles 
on est attaché mais qui se révèlent, dans la réalité, contradictoires 
entre elles. Les cadres d’entreprise le savent bien quand le respect 
des règles et l’obtention d’un marché dont dépend la survie de leur 
équipe entrent en contradiction. Et que dire des jeunes élites afri-
caines, tiraillées entre rigueur de gestion et devoir de faire retour à 
leur famille ou à leur communauté des sacrifices consentis pour les 
faire parvenir à une situation de pouvoir. L’éthique, c’est une pra-
tique des dilemmes éthiques. C’est pourquoi il ne suffit pas d’ins-
crire la Charte des responsabilités universelles dans la Constitution 
française, européenne ou mondiale, il faut aussi accompagner 
le vaste mouvement de réflexion de la société sur elle-même que 
l’adoption du principe de responsabilité implique. 

La responsabilité  
et les trois dimensions de la diversité

Une fois encore, je crois utile de le faire selon les trois dimensions 
de la diversité : géoculturelle, socio-professionnelle et thématique.

Au plan géoculturel, il serait certainement fécond de susciter 
une réflexion concrète sur le contenu de la responsabilité au niveau 
des territoires et des régions. C’est un des moyens d’instituer un ter-
ritoire en acteur de sa destinée. Certaines collectivités territoriales, 
en France et en Europe, n’ont d’ailleurs pas hésité à le faire, y com-
pris en contrevenant à la loi, en se proclamant par exemple « terri-
toire sans OGM ». On voit aussi ce que serait une réflexion collective 
à l’échelle d’une ville, impliquant les différents acteurs, à com-
mencer par les grandes entreprises de distribution, sur ce qu’est 
la consommation responsable. Encore une fois, il n’y a pas besoin 
de créer le mouvement. Il suffit de l’amplifier. Je pense à toutes les 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

70

villes qui travaillent sur leur système d’alimentation et de restaura-
tion collective, ayant pris conscience que les activités les plus clas-
siques des collectivités territoriales, telles que l’alimentation des 
cantines scolaires, des hôpitaux ou des maisons de retraite avaient 
un impact considérable sur les systèmes agricoles et alimentaires.

Des dynamiques semblables naissent et se développent dans 
différents milieux socio-professionnels. Pour ne citer que quelques 
exemples  : le réseau Finansol de la finance solidaire  ; la fondation 
Sciences Citoyennes pour la réflexion des scientifiques ; l’Alliance des 
militaires ; l’Initiative internationale pour la responsabilité sociale des 
cadres ; l’Alliance des journalistes ; l’Alliance internationale des habi-
tants. Le processus de réflexion collective d’un milieu sur lui-même 
est souvent douloureux. On ne peut travailler sur la responsabilité et 
les dilemmes éthiques qu’à partir de cas concrets. Or, ces dilemmes 
ont pour principale caractéristique qu’il n’existe pas de « bonne solu-
tion », de solution évidente qui ménagerait toutes les valeurs à la fois. 
D’où le sentiment de honte qui prévaut souvent, par exemple chez les 
cadres : le dilemme éthique est la plupart du temps inavouable. Un 
psychiatre, Bernard Sigg, a écrit à la fin des années 1980, à propos de 
la guerre d’Algérie, le livre Le Silence et la honte. C’est une réalité bien 
connue dans le cas des conflits armés que tous ceux qui se sont trou-
vés pris dans des contradictions, par exemple entre respect des droits 
de l’homme et efficacité de l’action, entre respect de l’adversaire et 
protection des hommes sous leur autorité, entre devoir d’obéissance 
et devoir d’humanité se murent ensuite dans le silence, y compris vis-
à-vis de leur propre famille. Cette propension au silence se retrouve 
dans de nombreuses situations de la vie civile. Le dilemme, et a for-
tiori la réponse qu’on a choisi d’apporter à ce dilemme, reste trop sou-
vent de l’ordre de l’inavouable. Enfoui dans les replis de la conscience 
individuelle, il est difficile d’en faire un objet de réflexion collective. 
C’est cette omerta que l’on peut briser par un vaste mouvement de 
réflexion des professions sur elles-mêmes.

La même démarche, mais de façon moins douloureuse, mérite 
d’être suivie pour différents domaines d’activité. Le mot d’ordre 
peut être alors, notamment pour les activités qui impliquent les 
deniers publics, celui de la reformulation du contrat social. Je pense 
en particulier à l’université et à la recherche où l’enjeu est de refon-
der le contrat social.



Un socle éthique commun

Parler de refondation implique qu’il en existait un auparavant, 
implicite ou explicite. C’est bien le cas. Le contrat social de l’univer-
sité pouvait se résumer ainsi : que la société nous donne les moyens 
financiers, qu’elle nous garantisse l’autonomie et la liberté d’ensei-
gnement dans le cadre des différentes disciplines et nous donnerons 
à la nation les élites nécessaires à sa gestion et à son développement. 
Pour la recherche scientifique, ce contrat social s’est trouvé expli-
cité au lendemain de la deuxième guerre mondiale. Il s’agissait de 
reconvertir dans des activités pacifiques l’effort massif de recherche 
militaire qu’avait exigé la guerre, et dont le projet Manhattan, de 
mise au point de la bombe atomique américaine, avait été le sym-
bole. Le contrat est bien résumé par un échange de lettres entre le 
président de l’association américaine des ingénieurs de l’époque, 
Vannevar Bush et le président Franklin Roosevelt. Donnez-nous les 
moyens de la recherche fondamentale, dit en substance Vannevar 
Bush ; de la recherche fondamentale découlera la recherche appli-
quée ; celle-ci donnera lieu à des innovations techniques ; elles assu-
reront un développement économique qui à son tour garantira la 
paix sociale. Ces deux contrats sociaux sont dépassés. L’autonomie 
de l’enseignement disciplinaire ne garantit plus de fournir la société 
des élites dont elle a un urgent besoin pour conduire la grande tran-
sition. Quant à la recherche scientifique, elle contribue à entretenir 
nos sociétés dans cet équilibre de la bicyclette, cette fuite en avant 
dans la croissance dont il faut précisément sortir.

Élaborer le contrat social du xxie siècle par une réflexion collec-
tive associant les citoyens et tous les acteurs concernés est un bon 
moyen de traduire en actes la Charte des responsabilités univer-
selles. Si vous restez dans l’histoire celui ou celle qui aura su refon-
der le contrat social, vous serez honoré.





73

IV. CONCEVOIR, DU LOCAL  
AU MONDIAL, LES MODALITÉS 
D’UNE GOUVERNANCE ADAPTÉE 
AUX DÉFIS DU xxie SIÈCLE

C’est aussi là-dessus que l’on attend nos élus, mais la tâche est 
ardue. D’abord parce que vous êtes, par profession, prisonnier des 
modèles mentaux et institutionnels hérités de l’histoire, qui sont 
le cadre de votre vie quotidienne et votre raison de vivre ; ensuite, 
parce que transformer la gouvernance actuelle pour l’adapter aux 
défis du xxie siècle implique non seulement un aggiornamento intel-
lectuel, ce qui n’est pas déjà une mince affaire, mais aussi et surtout 
la conduite d’un changement structurel qui prendra des décennies. 
Si votre mandat permettait de jeter les bases de cette ambition, d’ini-
tier un vaste débat collectif, de poser dans cette direction quelques 
actes significatifs, d’identifier les principaux leviers et acteurs de ce 
changement, ce serait considérable.

La difficulté fondamentale de la gouvernance est de devoir assu-
rer la stabilité de la société, à court terme, et de s’adapter en fonc-
tion de l’évolution de la société à long terme. C’est la stabilité des 
règles du jeu qui permet de rendre les comportements des uns et 
des autres suffisamment prévisibles pour entreprendre et investir. 
Quant aux institutions administratives et politiques, elles font par-
tie des repères stables dont dispose la société. Je l’ai évoqué à propos 
des limites des agglomérations et des territoires  : on sait bien en 
France, après de multiples tentatives de fusion de communes, com-
bien ce vieux cadre paroissial, souvent hérité de l’ancien régime, est 
inadapté à la gestion des bassins habitat et d’emploi actuels, mais 
on sait aussi que sa stabilité est un point de repère très important de 
la vie sociale et que la figure du maire est, de toutes les figures poli-
tiques, la plus consensuelle, la plus populaire et la plus légitime.

C’est pourquoi si, du local au mondial, il devient vital d’entre-
prendre une révolution de la gouvernance répondant aux besoins 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

74

du xxie  siècle, il faut beaucoup de doigté pour éviter de donner 
l’impression qu’on jette aux oubliettes les quelques repères stables 
dont disposent les sociétés et auxquels elles s’accrochent de façon 
d’autant plus désespérée qu’elles perçoivent les bouleversements 
du monde.

À cette dimension de la transition plus encore qu’aux autres doi-
vent s’appliquer les principes de réflexion collective que je vous ai 
soumis. Je m’attarderai donc plutôt ici au contenu et au cadre intel-
lectuel de cette réinvention de la gouvernance du local au global. 
La gouvernance est un fait social total, irréductible à une approche 
purement institutionnelle. Pour introduire mon propos, j’aimerais 
l’illustrer par quelques observations concrètes.

La première a trait à la sédimentation historique des dispositifs 
et des règles. Il en va de la gouvernance comme du fameux « bug 
informatique de l’an 2000 ». Les logiciels modernes, du moins les 
plus complexes, sont le fruit de strates et d’ajouts successifs dont on 
a souvent perdu de vue l’origine. Et plus on ignore l’origine, plus on 
redoute d’y toucher. Cela vaut dans tous les domaines de la gouver-
nance. Le code actuel des douanes est le résultat d’empilements his-
toriques, dont certains éléments remontent à l’ancien régime. Il est 
très mal adapté à la gestion d’une Europe dont le marché est unifié, 
mais le réformer est un travail de Romain. Autre exemple. Quand 
je m’occupais, il y a une quarantaine d’années, d’urbanisme opéra-
tionnel, nous trimbalions d’un document de planification à l’autre, 
dans le département du Nord, une règle dont on avait oublié l’ori-
gine : on ne voulait pas, dans les nouveaux lotissements, de voies 
en impasse. Or ces voies en impasse sont, dans un monde dominé 
par la voiture, le meilleur moyen de créer des micro lieux de vie et 
des espaces de jeux relativement sécurisés pour les enfants. D’où 
venait cette règle absurde ? J’ai fait une recherche historique et je 
me suis aperçu qu’elle avait été édictée pour lutter contre les cou-
rées insalubres, contre la pratique des lotisseurs d’il y a cent ans, 
qui consistait à acheter des terrains disposant d’un front à rue aussi 
étroit que possible, car c’est là que le terrain était cher, pour ensuite 
desservir le long de venelles insalubres des constructions placées à 
la queue leu-leu. Je suis sûr que dans tous les domaines de l’action 
publique on retrouve des mécanismes de ce type. Dans les collectivi-
tés locales, on parle souvent de « politiques en millefeuille ». Il en va 



une gouvernance adaptée

75

de même au niveau de l’État. Il n’est guère gratifiant de supprimer 
une disposition ancienne. On la laisse et on ajoute une nouvelle 
couche au millefeuille.

Autre exemple de l’épaisseur culturelle et historique de la gou-
vernance  : dans le métier qui fut le mien, au Ministère de l’Équi-
pement, des agents s’occupent de la surveillance du travail des 
entreprises dans le cadre des marchés publics. C’est un métier « à 
haut risque moral » tant il est facile pour un conducteur des travaux 
de compter quelques camions fictifs supplémentaires de matériaux, 
facturés aux pouvoirs publics, en en partageant le gain avec l’entre-
prise. Le risque pris est objectivement faible et le retour sur inves-
tissement particulièrement bon. Ce n’est pas la peur de la sanction 
qui fait que ce comportement n’est pas généralisé mais ce qu’il faut 
bien appeler « la conscience du service public » : quelque chose qui, 
en France, s’est construit au fil des siècles, associé à la fierté et au 
prestige qui s’attachait à la fonction publique d’État. Je suis éga-
lement frappé qu’aujourd’hui encore l’administration d’État, dont 
l’activité a souvent perdu beaucoup de son sens, garde son prestige 
face à des administrations territoriales qui font selon moi un tra-
vail plus intéressant mais restent, toujours pour des raisons histo-
riques, des administrations moins prestigieuses, ne serait-ce que 
parce qu’elles sont réputées « à la botte » du maire, du président du 
Conseil Général ou Régional, du président de la communauté de 
communes. Comparant avec d’autres pays, en particulier les pays en 
développement, j’ai pu voir combien il était long, et somme toute 
exceptionnel, de construire ainsi un sens collectif du service public, 
même si je ne méconnais pas l’envers de la médaille, cette arro-
gance des hauts fonctionnaires qui se croient investis d’une mission 
quasi divine de gestion de la société.

Le mode de gestion d’un pays est aussi le reflet du degré de 
confiance que l’on se fait les uns dans les autres, et de la place qu’on 
accorde au formalisme juridique pour gérer les rapports mutuels. 
Ceci transparaît dans la pratique de la vie publique bien plus que 
dans les textes.

Pour prendre un exemple que je connais bien, celui de la ges-
tion d’une fondation  : depuis des années, pratiquement tous les 
gouvernements de droite ou de gauche ont déploré la rareté et la 
faiblesse des fondations privées en France, en comparaison des pays 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

76

anglo-saxons, se rendant compte de l’intérêt de ce mode de mobi-
lisation de ressources privées dans des buts d’intérêt public pour 
financer la recherche, la réflexion, l’action sociale, la culture, l’art, 
etc. Il arrive toujours un moment où le gouvernement annonce 
des mesures propres à stimuler la création de fondations. Ce sont 
presque toujours des mesures catégorielles  : développer une fon-
dation, oui, mais à condition que l’État dise dans quel domaine  ! 
Ces initiatives tombent souvent à l’eau ou ne produisent pas les 
résultats escomptés. La raison en est simple et culturelle : depuis la 
Révolution française, l’État, en tant que représentant de la nation, 
revendique implicitement le monopole du bien public. Dès lors, 
toute tentative pour orienter une partie de la richesse privée vers 
un but d’intérêt public est a priori suspecte. L’a priori qui gouverne 
les relations entre nous est la suspicion et non la confiance.

Autre exemple, celui des entreprises à vocation sociale. À la 
même époque et pour les mêmes raisons, Anglais et Français ont 
tenté de créer un statut nouveau d’entreprise qui ne poursuivrait 
pas le profit privé, mais qui voudrait combiner efficacité écono-
mique et but social. Les Anglais ont créé les Community Interest 
Companies, et nous, les SCIC. À la question «  qu’est-ce que l’inté-
rêt de la communauté  ?  », le Ministre anglais de tutelle répond  : 
« ce que tout homme sensé considère comme relevant de l’intérêt 
général ». Nous Français, selon le principe de méfiance, nous vou-
lons développer ces structures, mais en subordonner la création à 
un arrêté préfectoral qui va en borner de toutes parts les capacités 
d’initiative. Ceci ne ressemble-t-il pas à la réaction de recul, plutôt 
que d’accueil, à l’égard de l’étranger qui m’aborde dans la rue ? La 
première question n’est-elle pas : qu’est-ce qu’il me veut ? Dans le 
même ordre d’idée, je me souviens d’une réunion entre habitants 
de quartiers populaires de différents pays d’Europe. Les Anglais 
expliquaient leur approche de la sécurité collective par la vigilance 
de chacun, comme cela se passait autrefois dans les villages ; pour 
les Français, c’était tout de suite assimilé à l’image négative de l’in-
dicateur de police.

Tant qu’on se borne à un regard «  en surplomb  » sur la gou-
vernance, sans prendre en compte les dimensions culturelles, on 
passe à côté de l’essentiel. Car on retrouve les mêmes traits carac-
téristiques dans l’ensemble des relations entre les citoyens et les 



une gouvernance adaptée

77

représentants de l’autorité publique, qu’il s’agisse du policier ou de 
l’inspecteur des impôts. Le rapport de double méfiance du pouvoir 
vis-à-vis du peuple et du peuple vis-à-vis du pouvoir commence dès 
ce niveau. Cette méfiance a aussi un coût économique, résultant de 
toutes les potentialités que les procédures, dans leur intention de 
bien faire, détruisent sans même s’en rendre compte. J’ai animé, il 
y a plus de dix ans, une évaluation collective de la coopération de 
l’UE avec les pays ACP (Afrique, Caraïbes, Pacifique). Ma conclusion a 
tenu en une phrase : une politique de coopération ne peut être per-
tinente que par effraction. La peur du clientélisme, l’illusion que 
par les procédures on va créer une concurrence parfaite, empêchant 
de prendre en compte l’essentiel de ce qui fait la pertinence d’une 
coopération : les effets d’apprentissage, les processus à long terme, 
la création de relations de confiance mutuelle. Dans le domaine de 
la gouvernance, l’enfer est pavé de bonnes intentions : une somme 
de procédures toutes bien intentionnées peut aboutir à l’inverse des 
résultats escomptés.

Cette épaisseur sociale et culturelle de la gouvernance crève les 
yeux quand on se décentre, quand on va chez les voisins proches 
ou lointains. Ousmane Sy, du Mali, quand il était ministre de l’In-
térieur, a eu à organiser les élections. Le voilà en tournée d’explica-
tion dans le pays pour convaincre les gens de voter. Un vieux paysan 
bambara lui dit : « Monsieur le Ministre, vous n’allez quand même 
pas me faire croire qu’il y a à Bamako des gens assez loin des réalités 
pour penser que la voix de mon petit-fils, qui n’a aucune expérience 
de la vie, pèse autant que la mienne ! » Les associations africaines 
fonctionnent souvent sur un double registre : celui de la démocra-
tie formelle, pour faire plaisir aux bailleurs de fonds et celui, plus 
ancré dans la société, des rapports des aînés aux cadets.

Que déduire de l’enracinement profond de la gouvernance dans 
la chair de chaque société ? L’inanité, tout d’abord, de la tentative 
d’imposer à d’autres sociétés l’adoption aux forceps de nos modèles 
de gouvernance, au motif qu’ils seraient ou meilleurs ou « univer-
sels ». J’ai connu le délire des recettes de bonne gouvernance pro-
mues pendant quinze ans par les institutions internationales et par 
les nombreuses coopérations internationales qui, faute d’imagina-
tion ou de réflexion, leur avaient emboîté le pas. Une recette est le 
cache misère de l’incompétence : rien besoin de savoir sur le pays 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

78

bénéficiaire de l’aide, nul besoin d’être soi-même compétent en 
matière de gouvernance, il suffisait d’être le voyageur de commerce 
de quelques recettes simples, greffées hâtivement sur les sociétés 
que l’on prétendait aider pour croire, en toute bonne conscience, 
les faire accéder à un avenir meilleur. La Coopération française a 
été l’une des premières à se ressaisir, à reconnaître la profondeur 
du défi que représentait, chez les autres comme chez nous-mêmes, 
une véritable évolution de la gouvernance, et à se donner de ce fait 
l’ambition d’aider les sociétés à rechercher elles-mêmes, par un pro-
cessus à long terme, une gouvernance qui réponde à leur culture et 
à leurs besoins.

Mais, m’objecterez-vous, si la gouvernance s’incarne dans chaque 
société, si c’est à chacune d’elles d’inventer des réponses, que m’im-
porte, à moi qui devrai faire évoluer la gouvernance en France et en 
Europe, le point de vue des vieux paysans bambaras sur les élections 
maliennes ? J’y viens. Constater que la gouvernance est un fait social 
total, qu’elle est à inventer dans chaque lieu et à chaque époque 
à partir de la culture, à partir de l’état des systèmes techniques et 
à partir des défis concrets à résoudre, et qu’il n’y a pas de recette 
universelle de « bonne gouvernance », pas de fast track de la réforme 
n’est nullement contradictoire avec un autre versant de la réalité : 
la gouvernance doit répondre, partout et toujours, à quelques défis 
simples et constants qui se ramènent, en dernier ressort, à la néces-
sité de maintenir la société dans son domaine de viabilité. Ce qui 
peut se résumer par trois grands objectifs : le maintien de la cohé-
sion sociale  ; la sécurité face aux menaces du monde extérieur  ; 
l’équilibre à long terme entre la société et son environnement. Ces 
trois objectifs ne sont pas indépendants les uns des autres. Comme 
le souligne Jared Diamond, il est rare qu’une société s’effondre sous 
les coups de boutoir d’un ennemi extérieur si sa cohésion sociale 
n’était pas déjà minée de l’intérieur. De même, la dégradation 
progressive des équilibres entre une société et son environnement 
conduit à une multiplication des conflits ou à des tentatives d’ac-
caparement des ressources naturelles, dégénérant en guerre civile.

Ces trois objectifs peuvent vous paraître bien trop généraux 
pour servir de guide à une réforme mais ils ont un point commun : 
la gouvernance, c’est l’art de gérer les relations. Or, la crise de notre 
temps est justement une crise de la relation  : entre les individus, 



une gouvernance adaptée

79

entre les sociétés, entre la société et son environnement qui cor-
respondent terme à terme aux trois objectifs de la gouvernance. La 
crise du monde actuel est avant tout une crise de la gouvernance.

Je poursuis mon raisonnement. Si la gouvernance poursuit 
toujours en dernier ressort les mêmes objectifs, je peux décrire 
ce que j’observe, à travers l’histoire et aux quatre coins de la pla-
nète, comme les formes, infiniment variées, de réponses, aux diffé-
rentes époques et dans différents contextes, à ces objectifs. Dès lors, 
autant je dois m’interdire de considérer les réponses trouvées à une 
époque et pour une société – à commencer par l’État et la démo-
cratie parlementaire – comme des recettes universelles, autant je 
dois prêter attention à cette formidable inventivité humaine, à ces 
réponses apportées au cours des siècles ; je ne pourrai copier exacte-
ment aucune d’elles, mais toutes m’ouvrent de nouveaux horizons, 
de nouvelles perspectives en cassant les fausses évidences dans les-
quelles je m’étais enfermé en ne connaissant que ma propre tra-
dition. Toutes peuvent être une source d’inspiration. Par exemple, 
malgré la profonde crise de gouvernance de l’Afrique, ce continent 
peut être, pour nous Français ou Européens, un réservoir passion-
nant de réponses potentielles à nos propres défis d’aujourd’hui. Par 
exemple, l’importance accordée à la construction du consensus, là 
où nous sommes entichés de systèmes majoritaires  ; la finesse et 
la complexité des droits fonciers, qui, à l’opposé de nos systèmes 
binaires propriétaire/non propriétaire, s’intéressent aux multiples 
formes de droit d’usage.

Allons un cran plus loin. Si les objectifs de la gouvernance sont 
communs à toutes les sociétés et à toutes les époques, n’est-il pas 
possible de dégager quelques grands principes, quintessence de l’ex-
périence humaine, qui pourraient nous servir de guide, de cadre de 
référence pour nous aider à inventer ? Oui, c’est possible. L’art de 
la gouvernance existe. Apprendre cet art, l’appliquer aujourd’hui à 
la France, à l’Europe et au monde pour faire face aux défis qui les 
assaillent, voilà ce que doit être votre ambition et celle que vous 
devez partager avec toute la société.

Quand, au fil des années, grâce à la fréquentation d’autres socié-
tés et d’autres époques, l’idée de principes communs de gouver-
nance s’est imposée à moi, j’ai souvent pensé à la phrase d’Einstein, 
« le plus incompréhensible est que le monde soit compréhensible ». 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

80

Est-il si incompréhensible que la gouvernance soit régie par des 
principes constants ? N’y a-t-il pas une étroite parenté, non seule-
ment entre les objectifs poursuivis, mais aussi entre les sociétés 
humaines, même lointaines, dans le temps et dans l’espace ?

Au fil des années, cinq principes généraux se sont imposés à 
moi. Ce sont eux que je vous propose comme grille de réflexion 
et comme cadre de référence pour la réforme. Ils valent à tous les 
niveaux de gouvernance. Ce sont : la légitimité et l’enracinement ; 
la citoyenneté et la démocratie  ; la pertinence des dispositifs  ; la 
coproduction du bien public ; la recherche simultanée de l’unité et 
de la diversité.

La légitimité et l’enracinement  
de la gouvernance

Pour qu’il y ait gouvernance, mise en place de ses institutions 
et de ses mécanismes, il faut qu’il y ait conscience d’un bien com-
mun à préserver, développer, partager. C’est pourquoi l’examen des 
conditions dans lesquelles une communauté s’institue ou se réins-
titue est si important. La légitimité décrit quelque chose d’essen-
tiel, mais de subjectif  : le sentiment d’une majorité des membres 
d’une communauté d’être « bien gouvernés  ». Formulation vague 
mais essentielle. La vie en société, quelle que soit la taille de celle-
ci, implique pour chacun de ses membres des limites à ses propres 
désirs, des obstacles à ses propres intérêts. Pourquoi consentir à ces 
limites et obstacles ? Par la conscience de la nécessaire réciprocité.

Aucun pouvoir, aussi dictatorial soit-il, quelles que soient les 
forces de police et de renseignement dont il dispose, ne peut s’impo-
ser durablement par la seule contrainte. Il faut que les contraintes 
soient d’une manière ou d’une autre intériorisées par les gens eux-
mêmes, y compris dans les systèmes très inégalitaires. La méritocra-
tie républicaine, comme l’aristocratie, n’est-elle pas là pour nous 
convaincre qu’il y a des gens qui, par le talent ou la naissance sont 
«  aptes à gouverner  »  ? Il en va de même dans les rapports entre 
hommes et femmes. Et l’un des ressorts des totalitarismes commu-
nistes, en Russie ou dans la Chine de Mao Tsé-Toung, était d’amener 
les gens à se convaincre eux-mêmes que leur sort était mérité.



une gouvernance adaptée

81

Il est essentiel de comprendre ce qui fait qu’une gouvernance 
est jugée légitime, que «  les gens  » se reconnaissent majoritaire-
ment dans la manière dont la société fonctionne, dans la manière 
dont les règles sont édictées et imposées, dans la manière dont la 
redistribution s’organise, notamment par l’impôt. La question du 
consentement à l’impôt a été en Occident l’un des ressorts de la 
démocratie. Dès lors qu’il y a des doutes sur le bien-fondé de l’im-
pôt, sur son équité, sur la manière dont les recettes fiscales sont 
utilisées, la fraude fiscale devient un sport national. Le fraudeur en 
vient à apparaître comme un héros auquel on s’identifie face à une 
machine fiscale qui aurait perdu sa légitimité.

Il n’y a pas si longtemps encore, quand on parlait de légitimité 
d’un régime démocratique, on vous regardait avec surprise, comme 
si vous aviez prononcé un gros mot. Cela tient à une aporie de notre 
pensée politique. La démocratie repose sur le libre choix des diri-
geants, par le biais du suffrage universel. La légalité de l’exercice 
du pouvoir découle de l’onction de l’élection. L’adoubement des 
dirigeants par le peuple, par le vote, s’apparente à l’huile sacrée 
du couronnement de nos anciens rois. J’en veux pour preuve le fait 
que nous regardons toujours avec une certaine suspicion un respon-
sable politique qui ne se serait pas confronté au « verdict des urnes ». 
Comme si le fait de s’être présenté victorieusement à une élection 
quelle qu’elle soit, était seul de nature à faire changer l’impétrant 
de substance. Pour preuve aussi le fait, qui m’a toujours paru très 
étrange, qu’il n’existe pas à proprement parler de formation à 
l’exercice du métier d’élu ; comme si l’onction électorale faisait des-
cendre l’Esprit Saint sur la tête de l’élu. Regardez la vie municipale. 
Il existe de très nombreuses formations pour les cadres adminis-
tratifs et techniques mais la seule formation s’adressant aux élus 
concerne leurs responsabilités juridiques. En clair : le risque de se 
retrouver en prison si un panneau de basket tombe sur la tête d’un 
élève pendant une séance de sport. Cela veut dire que l’élection vaut 
brevet de capacité à gouverner. De là découle le fait que, dans nos 
démocraties, les concepts de légitimité et de légalité tendent à se 
confondre. On le voit même dans le vocabulaire courant. On parle 
« d’exercice légitime du pouvoir » dès lors que celui qui l’exerce a 
été régulièrement élu. Or, légitimité et légalité se situent sur des 
registres différents.



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

82

La légitimité renvoie au sentiment général d’être bien gouverné, 
et la légalité au respect des règles et des compétences dans le choix 
des gouvernants et des modalités d’exercice du pouvoir. La confu-
sion entre les deux fait l’impasse sur une question essentielle pour 
la société  : à quelles conditions la gouvernance est-elle légitime ? 
À quelles conditions est légitime l’exercice du pouvoir ? À force de 
nous polariser sur la légalité de l’exercice du pouvoir, nous avons 
oublié la question essentielle de savoir si les règles que nous met-
tons en œuvre aboutissent finalement à une gouvernance légitime. 
De nombreuses enquêtes internationales existent, portant sur la 
question de savoir en quelles institutions les citoyens ont le plus 
confiance. C’est un test indirect de la légitimité du pouvoir social 
qu’elles exercent, chacune dans son domaine. La constante de ces 
enquêtes, dans différents pays démocratiques, est que le taux de 
confiance dans des élites politiques est faible. De quoi se faire des 
cheveux blancs pour la démocratie ! C’est là que se situe l’aporie : 
pour avoir confiance en ses dirigeants, il faut pouvoir les choisir 
mais le fait de les choisir n’induit pas automatiquement qu’on a 
confiance en eux.

Quels sont les facteurs constitutifs de la légitimité et comment 
peuvent-ils guider une stratégie de réforme ? J’en ai identifié cinq : 
l’évidente nécessité de l’action publique ; l’exercice du pouvoir selon 
des règles, principes et valeurs compris et admis par la société ; la 
personnalité, la compétence et le comportement des dirigeants  ;  
la pertinence des règles et dispositifs de gouvernance ; le principe 
de moindre contrainte.

Tout d’abord : l’évidente nécessité de l’action publique. Les régu-
lations, donc les limites posées à la liberté de chacun, doivent être 
clairement justifiées par l’intérêt général. Chacune de ces règles l’a 
certainement été au moment où elle a été instaurée, mais qu’en 
est-il de leur empilement  ? Qu’il s’agisse d’une salle de classe ou 
d’un pays, le glissement est subtil de l’autorité à l’autoritarisme. 
L’autorité est globalement perçue comme nécessaire par l’ensemble 
des élèves ou des citoyens, l’autoritarisme est un exercice de l’auto-
rité qui vise avant tout à faire la preuve de son existence. Cette peur 
du vide, cette crainte d’être suspecté de passivité face aux événe-
ments, cette agitation fébrile à légiférer que l’on constate si souvent 
en France peut sembler politiquement payante à court terme, mais 



une gouvernance adaptée

83

ses effets à moyen et long terme sont dévastateurs. Se juxtaposent 
des mesures législatives dans un sens, puis dans un sens contraire. 
Elles se neutralisent, constituent des vaguelettes sur la réalité et 
chargent la gouvernance de mauvaises graisse. Comment croire 
nécessaires à l’intérêt public ces mouvements browniens, ces coups 
de barre successifs pour satisfaire l’une après l’autre des catégo-
ries de clientèle ? L’idée de revue générale des politiques publiques 
(RGPP) est globalement bonne, à condition de s’inscrire dans un 
processus général de réforme, et à condition que l’objectif de fond 
soit de recaler l’action publique autour de ses objectifs essentiels, 
non de s’en tenir à la recherche des économies possibles. Dans ma 
pratique professionnelle ancienne, j’ai surtout fréquenté le per-
mis de construire et le Code de l’urbanisme. J’ai pu noter que les 
contraintes, souvent sévères, imposées aux désirs des particuliers 
au nom de l’intérêt général, étaient acceptées pour autant qu’un 
effort permanent de pédagogie soit fait  : dès que la finalité de la 
règle est obscure ou inexpliquée, les résistances à la contrainte se 
font plus vives. C’est normal.

Deuxième facteur  : l’exercice du pouvoir selon des principes, 
modalités et valeurs admis et compris par tous. Il y a une grande 
continuité entre tous les champs d’exercice de la régulation et 
du pouvoir  : la famille, l’école, l’entreprise, la commune, l’État. 
L’adéquation entre le mode d’exercice du pouvoir et la culture de 
la société est essentielle. L’inadéquation est parfois dramatique 
dans les pays anciennement colonisés, qui ont hérité de règles et 
de principes juridiques souvent étrangers à la société. La question 
se pose de façon moins aiguë dans un pays comme la France, où la 
gouvernance est un produit historique de la société elle-même. Mais 
il faut se demander si notre manière de penser le pouvoir a évolué 
au même rythme que la société elle-même. Il y a, me semble-t-il, 
des formes patriarcales et autoritaires d’exercice du pouvoir, qu’il 
s’agisse du fonctionnement interne aux administrations publiques 
ou des rapports entre elles et les usagers, dans lesquels la société 
ne se reconnaît plus. J’ai montré aussi, à propos de la construction 
des communautés, puis à propos de la responsabilité, combien il 
était nécessaire que la société entreprenne une vaste réflexion sur 
elle-même et sur les valeurs qui la fondent au xxie  siècle. Difficile 
par exemple de prôner la responsabilité en général, et de faire 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

84

fonctionner des administrations sans les fonder sur le même prin-
cipe. De même, s’il est vrai qu’une société s’institue en élaborant 
ses propres règles de fonctionnement, ne faut-il pas admettre de 
donner dans un certain nombre de domaines un pouvoir législatif 
aux Régions ? D’une manière générale, passer en revue régulière-
ment les principes éthiques qui sous-tendent nos règles serait un 
bon moyen de renforcer la légitimité de la gouvernance.

Troisième facteur de légitimité : la personnalité, la compétence 
et le comportement des dirigeants. Bien souvent, cette question est 
considérée comme un non-sujet  : si le peuple élit des dirigeants 
médiocres, qu’il s’en prenne à lui-même, et, entend-on dire, « une 
société a les dirigeants qu’elle mérite ». Pas si simple ! Comme dans 
tout processus de promotion professionnelle, il faut se demander si 
le processus même de sélection est adéquat pour faire émerger des 
dirigeants dont les qualités répondent aux besoins de la société. Il 
n’est pas rare pour un peuple de gagner la guerre puis de perdre 
la paix qui suit et paradoxalement, il est plus fréquent de gagner 
la paix quand on a perdu la guerre. La raison en est assez simple : 
les vertus nécessaires pour gagner la paix sont antinomiques des 
vertus pour gagner la guerre. Et comment demander à ceux qui ont 
gagné la guerre de se reconnaître incapables de continuer à exercer 
le pouvoir une fois la guerre gagnée ? C’est facile quand la guerre a 
été conduite par une armée que l’on fait rentrer dans les casernes 
et qui redonne le pouvoir aux civils. C’est beaucoup plus difficile 
dans d’autres cas. C’est un peu la même chose en politique. Il y a 
dans le combat politique une sorte d’approche darwinienne de la 
survie du plus apte – mais du plus apte à quoi au juste ? Toute la 
question est là. Plus les médias imposent au débat politique leurs 
contraintes et leur rythme et plus on s’éloigne d’une sélection des 
qualités nécessaires à la gestion d’un monde complexe. Réagir à 
l’événement, faire semblant de tout savoir et de tout connaître, dis-
poser de réponses toutes prêtes pour pouvoir réagir du tac au tac, 
autant de vertus précieuses pour s’imposer dans un débat télévisé, 
mais peut-être éloignées de l’animation d’une réflexion collective, 
de la recherche de solutions nouvelles, de l’inscription de l’action 
dans le long terme. Assez naïvement, je rêverais d’un dirigeant nous 
disant sur les ondes : « Cette question me prend au dépourvu, je vais 
y réfléchir, consulter, écouter, et je vous apporterai des éléments de 



une gouvernance adaptée

85

réponse. » Je connais toutes les objections que l’on peut opposer à 
cette naïveté : le combat politique aguerrit et prépare à faire face à 
des situations inattendues ; le pouvoir corrompt et ce qui compte 
de toute façon c’est de construire des contre-pouvoirs ; l’important 
pour un dirigeant est de s’entourer de bons conseillers,  etc. Tout 
cela comporte bien sûr une part de vérité. Il n’empêche. Je crois que 
la société a besoin, pour retrouver confiance dans ses élites poli-
tiques, d’être fière d’elles. On leur demande de représenter digne-
ment la communauté, pas de se comporter comme monsieur tout 
le monde. Voir des dirigeants ne jamais reconnaître leurs erreurs, 
ne pas démissionner quand ils ont dérapé, en un mot être sans 
vergogne, comme on disait autrefois, abaisse la communauté tout 
entière. Ce qui serait tolérable si nos dirigeants étaient tirés au sort 
ne l’est plus quand ils ont tant aspiré à nous représenter. Et cessons 
de sacraliser l’onction électorale. Que j’aimerais voir un nouveau 
gouvernement formé annoncer qu’il commence par s’enfermer 
huit jours pour apprendre son métier et que les ministres sont ins-
crits à une session de formation permanente !

Quatrième facteur de légitimité : la pertinence des règles et des 
dispositifs. C’est en soi un gros morceau que je traiterai plus en 
détail plus loin. Bornons-nous à noter ce qui se situe dans le droit fil 
du facteur précédent : on attend d’un artisan qu’il utilise ses outils 
à bon escient. Il en va de même pour la gouvernance. La reconnaître 
comme un processus, où les méthodes et les dispositifs de travail 
comptent autant sinon plus que les décisions et les réformes légis-
latives ou réglementaires, nous ferait faire un bond en avant. Cela 
commence par une hygiène mentale simple, celle du vocabulaire. 
On devrait par exemple bannir le terme de décideur, que l’on emploie 
à tout bout de champ sans y penser, qui met le projecteur sur le 
moment de la décision plutôt que sur le processus dont elle n’est 
que l’aboutissement, et qui fait de nos dirigeants des machines à 
trancher. La gouvernance ne se débite pas ainsi en tranches.

Enfin, dernier critère  : le principe de moindre contrainte. Il 
rejoint le premier  : il faut que les contraintes imposées à chaque 
citoyen et les limites posées à la liberté individuelle soient plei-
nement justifiées par la poursuite du bien commun. Il faut aussi 
qu’elles soient les plus légères possible au regard du but recherché. 
Il y a souvent plusieurs manières d’atteindre au même résultat. 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

86

Préférons systématiquement celles qui incitent à la coopération, 
qui font le pari de l’éducation et de la prévention, celles qui accom-
pagnent les désirs et les capacités des citoyens à celles qui font la 
démonstration de l’autorité de l’État. C’est du bon sens mais, dans 
la pratique, j’ai rarement vu cet effort fait de façon systématique et 
collective. Nous gardons en France le goût de l’autorité, de la tech-
nique, du conflit bien clair et bien tranché, de la démonstration de 
force. Il est temps d’explorer d’autres voies.

Comme vous le voyez, partir de la distinction, apparemment 
ténue dans une démocratie, entre légalité et légitimité nous 
entraîne sur des chemins nouveaux, certes éloignés du débat poli-
tique classique mais susceptibles, de redonner à la gouvernance 
toute sa légitimité.

La citoyenneté et la démocratie

C’est le second principe de gouvernance. Je me suis longuement 
expliqué à ce sujet  : la citoyenneté appelle un nouvel équilibre 
entre droits et responsabilités. La démocratie, pour être substan-
tielle, appelle de nouvelles méthodes d’intelligence collective. Pour 
cela, la citoyenneté ne peut se penser seulement comme exercice 
du droit de vote. On est citoyen d’une communauté, pas sujet ou 
administré d’une commune ou d’un État. Au cours des vingt der-
nières années, le vocabulaire a changé, manifestant une prise de 
conscience collective encore peu reflétée dans le débat politique. 
Le mot citoyen est utilisé de moins en moins comme un substantif 
et de plus en plus comme un adjectif. Une démarche citoyenne pour 
illustrer le souci spontané du bien commun, une attitude citoyenne 
pour montrer le désir d’assumer ses responsabilités, une consom-
mation citoyenne quand on prend conscience que l’acte d’achat pèse 
aussi lourd dans l’évolution de la société que le bulletin de vote, 
une science citoyenne ou une université citoyenne pour montrer le désir 
de ces institutions et de leurs membres d’être utiles à la cité tout 
entière. C’est intéressant. Cela révèle, en creux, les impasses d’une 
citoyenneté qui serait seulement fondée sur les droits et en particu-
lier les droits politiques. Civisme et montée des incivilités, autant 
d’éléments de vocabulaire qui contribuent à ce retour aux sources. 



une gouvernance adaptée

87

L’idée d’un service civique européen mérite vraiment d’être pro-
mue et généralisée. Car la citoyenneté est un apprentissage. Quitte 
à paraître ringard, je trouve essentiel de repenser globalement cet 
apprentissage de la citoyenneté dans un continuum qui va de la 
famille et de la petite enfance à l’Europe. Une communauté se défi-
nit avant tout par son capital immatériel, c’est une construction 
sociale. Le sens de la citoyenneté n’est ni acquis d’avance ni trans-
mis automatiquement d’une génération à l’autre. Il fut un temps, 
pas très lointain, où, pour les hommes, comme c’était déjà le cas 
dans la cité grecque, le beau titre de citoyen impliquait de parti-
ciper à la défense de la patrie, dont la préparation valait titre de 
passage à l’âge adulte. Je ne suis évidemment pas nostalgique du 
service militaire obligatoire, qui avait perdu tous ses fondements 
objectifs, mais je crois urgent d’engager une vaste réflexion poli-
tique sur les nouvelles formes de citoyenneté et de contrat social.

La pertinence des dispositifs

C’est le troisième principe de gouvernance. Une question vaste 
sous son apparence simplette. Elle consiste à se demander si les outils 
que nous utilisons sont adéquats au but poursuivi. C’est le problème 
majeur de toute organisation et le cœur de ce qu’on appelle l’ingé-
nierie institutionnelle  : l’art de concevoir des institutions dont le 
fonctionnement spontané, organique, va dans le sens des objectifs 
qu’on lui assigne. Cet art est nécessaire dans toute organisation. Il a 
fait l’objet d’un investissement intellectuel massif dans le domaine 
de l’entreprise. Mais rien d’équivalent n’existe pour la gouvernance 
publique ou pour la gouvernance du monde associatif par exemple. 
J’ai vécu ce manque dans la fonction publique et, plus tard, comme 
dirigeant de fondation. S’il y a un investissement massif à consentir 
dans les dix prochaines années dans le champ de la gouvernance, 
c’est bien celui-là. Ce déficit est lié à l’illusion que des organisations 
qui se définissent par leur finalité sont en quelque sorte entraînées 
par elle et qu’il est inutile – voire carrément impie – de s’interroger 
sur les modalités concrètes de leur fonctionnement.

Dans le cas de l’État et des collectivités publiques, c’est la consé-
quence de l’exaltation du pouvoir politique, considéré comme 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

88

légitime à donner du sens. Même si chacun sait le pouvoir consi-
dérable de l’administration, on fait semblant de croire que la seule 
vertu attendue du fonctionnaire est son respect des règles et sa 
loyauté au pouvoir politique. Dès lors, pourquoi s’embêter à com-
prendre et à infléchir cet organe complexe qu’est toute organisation 
humaine amenée à travailler en coopération ? Même chose pour le 
monde associatif, a fortiori quand il est d’inspiration religieuse : la 
question du conflit n’est-elle pas dépassée d’avance par l’adhésion 
de tous au même but et aux mêmes valeurs ?

Regardons le fonctionnement d’une collectivité locale. Dans 
la plupart des cas, elle est structurée en grands services dont cha-
cun est placé sous l’autorité d’un maire adjoint. Celui-ci, étant élu, 
revendique l’autorité légitime mais ne l’exerce que sur son territoire 
de pouvoir. Sur le terrain, la pertinence de l’action publique deman-
derait une étroite coopération entre les acteurs venus des différents 
services. Celle-ci est encouragée dans les discours mais frappée de 
suspicion dans la pratique, car coopérer c’est créer des espaces auto-
nomes d’initiative et de pouvoir qui échappent aux maires adjoints. 
Beaucoup de structures publiques fonctionnent sur le mode des 
injonctions contradictoires : recherche de la pertinence de l’action 
par la coopération d’un côté et loyauté à l’égard du patron politique 
de l’autre. Cela se double du fait qu’on sous-estime toujours les 
marges de manœuvre au sein d’institutions en apparence très régu-
lées : le pouvoir réel se situe à des échelons beaucoup plus bas qu’on 
ne l’imagine. Mais dans un système où la légitimité du pouvoir est 
supposée descendre en cascade du haut vers le bas, par délégations 
successives, cette réalité du pouvoir est vécue comme une menace 
plutôt que comme une opportunité. Dans les villes qui ont fait le 
pari d’une démocratie plus participative, encourageant au dialogue 
entre l’administration et le reste de la société, il n’est donc pas éton-
nant que, contrairement aux idées reçues, les fonctionnaires soient 
plus facilement acquis à ces nouvelles pratiques que leurs patrons 
élus  : les premiers y gagnent de l’autonomie quand les seconds y 
perdent leur monopole de représentation !

Mon propos n’est pas ici de faire un cours de sociologie des 
organisations, mais d’illustrer par ces quelques exemples concrets 
l’importance dans la gouvernance de s’intéresser à la réalité com-
plexe du fonctionnement quotidien des institutions, de mettre 



une gouvernance adaptée

89

l’accent, dans les stratégies de réforme, sur la transformation de 
ce fonctionnement au lieu de réformer des organigrammes ou de 
promulguer des directives. Ce que je résume par la formule lapi-
daire : « L’essentiel est aux cuisines. » C’est dans la tambouille des 
procédures, des cursus cachés, des processus d’apprentissage, de la 
gestion des désirs, des passions et des frustrations que se fait la poli-
tique, bien plus que dans les grands discours. Si le monde politique 
veut retrouver une emprise sur la réalité, il lui faut assumer cette 
évidence et considèrer que son premier devoir n’est pas de promul-
guer de nouvelles lois mais de faire évoluer le fonctionnement des 
institutions qu’il dirige et, pour cela, il faut qu’il ait pour boussole 
quelques principes directeurs. Je vous en propose quatre : l’art de la 
gestion des relations ; le devoir de pertinence ; la mise en place d’or-
ganisations apprenantes ; les cycles temporels de la gouvernance.

L’art de gestion des relations
La relation étant au fondement des sociétés, l’art de gestion 

des relations est au fondement de la gouvernance. Son importance 
est néanmoins variable selon les époques. Dans le cas de la France, 
la « maison royale  » a longtemps été un tout indistinct. Le trésor 
de l’État se confondait avec le trésor royal et les propriétés du 
« domaine royal » assuraient une part importante des revenus du roi. 
Très progressivement, l’administration a pris son autonomie insti-
tutionnelle avec la création des bureaux, en petit nombre au début 
puis progressivement diversifiés pour prendre la forme moderne 
des ministères. De la même façon, l’université ne s’est détachée 
que progressivement de l’institution religieuse et la science n’a 
pris que progressivement son autonomie par rapport à la théologie. 
C’est au début du xixe siècle, à Berlin, que naît, sous l’impulsion de 
Von Humboldt, l’université moderne, organisée en facultés discipli-
naires. La modernité s’est trouvée associée pendant des siècles à un 
effort de classification méthodique et de spécialisation. La Russie 
tsariste a été sans doute le dernier État européen pensé dans des 
termes moyenâgeux : le pays était le domaine du tsar et les adminis-
trations placées directement sous ses ordres.

L’organisation du gouvernement en ministères et le découpage 
clair des compétences entre les différentes échelles de gouvernance 
nous sont si familiers qu’ils paraissent des évidences. Mais vient un 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

90

moment, et je le crois venu, où cette démarche « cartésienne » de 
découpage de la réalité en rondelles –  la classification des savoirs 
en disciplines, l’activité agricole se séparant de la gestion de l’éco-
système, chaque entreprise se centrant sur son métier, les espaces 
de la ville dédiés chacun à une activité particulière et les infrastruc-
tures à un seul usage – devient contre-performante face aux défis 
de la société. La polyfonctionnalité des espaces agricoles et la crise 
de l’agriculture industrielle, basée sur des monocultures et l’artifi-
cialisation des sols, sont au cœur des débats de la Politique Agricole 
Commune européenne. Les gestionnaires urbains cherchent à 
recréer des quartiers et des infrastructures polyfonctionnels. La res-
ponsabilité sociale des entreprises tente de recréer un lien entre 
efficacité économique, cohésion sociale et protection de l’environ-
nement. Se multiplient les efforts pour introduire de la relation 
dans des systèmes intellectuels et institutionnels qui en ignoraient 
jusque-là l’importance. Les politiques dites « de la ville », de réha-
bilitation des quartiers d’habitat populaire, sont un bon exemple 
de la difficulté des structures actuelles de gouvernance à gérer les 
relations. Dans le décompte des sommes investies dans ces quar-
tiers, on oublie de dire que l’essentiel va à la réhabilitation des loge-
ments : ce sont des opérations mobilisant d’importantes ressources 
matérielles et incapables d’aborder les questions, nécessairement 
complexes, d’évolution des quartiers. La politique de la ville se veut 
interministérielle. C’est le bon sens. Mais pour être interministé-
rielle sans marcher sur les plates-bandes des différents ministères 
concernés, il faut mettre en place de lourdes structures de concer-
tation. Faute de repenser en profondeur le mode de relation entre 
l’administration et les citoyens, on se condamne à l’impuissance.

Aucun problème de la société aujourd’hui ne peut être traité 
par un seul département ministériel ou à une seule échelle de 
gouvernance. C’est l’articulation entre les différentes actions qui 
doit devenir la règle et le traitement séparé des problèmes l’ex-
ception. Mais passer du discours à la réalité implique un change-
ment organisationnel et culturel profond. Faute de ce travail en 
profondeur, on continuera à multiplier les structures formelles de 
concertation sans vrai progrès de pertinence. La complexité ne se 
gère de façon naturelle qu’au contact des réalités concrètes. C’est 
sur le terrain et dans ces fonctions horizontales qu’il faut envoyer 



une gouvernance adaptée

91

les jeunes fonctionnaires d’avenir. C’est là et non dans les cabi-
nets ministériels qu’ils apprendront leur métier, au contact avec 
la société. J’ai eu moi-même, dans les années 1970, à diriger pour 
le Ministère de l’Équipement un arrondissement territorial polyva-
lent à Valenciennes dans le Nord et je dois à cette expérience le 
meilleur de ma connaissance de la gouvernance. L’idée de faire tra-
vailler ensemble et sous une autorité unifiée les administrations 
d’État territorialisées est bonne à condition que cette direction 
unifiée ne soit pas assurée par des préfets placés sous l’autorité du 
Ministère de l’Intérieur, ce qui crée une dangereuse confusion des 
rôles, et à condition de repenser les relations entre États et collecti-
vités locales. Au Ministère de l’Équipement, il y a près de quarante 
ans, existait l’ébauche d’une organisation matricielle, telle qu’on 
peut la connaître dans certaines entreprises  : des services territo-
riaux en charge de la définition de la stratégie et de la cohérence de 
l’action et des directions fonctionnelles qui développent les savoir-
faire dans un domaine donné, routes, infrastructures, eau, habitat, 
planification urbaine, etc. Mais, faute d’une pensée claire sur la 
gouvernance, le choix n’a jamais été fait entre des directions fonc-
tionnelles fortes considérant les échelons territoriaux comme leurs 
représentants multi-cartes sur le terrain et des services territoriaux 
forts capables de s’appuyer sur des services spécialisés. Et, en raison 
du vieux tropisme centralisateur, quand le choix était fait, c’était 
plutôt en faveur de la première option.

Voilà pour la réforme de l’État un champ très concret d’ex-
ploration et d’expérimentation. Santé, éducation, gestion des 
écosystèmes, énergie, développement économique, lutte contre 
l’exclusion sociale, autant de domaines où le succès d’une politique 
dépend d’actions intégrées, relevant de multiples ministères. En 
affirmant que la reconstruction de la relation est l’objectif premier 
de la pertinence des dispositifs institutionnels, on engagera une 
véritable révolution culturelle.

Le passage du devoir de conformité au devoir de pertinence
À côté de l’art de gérer les relations, la gouvernance est l’art 

de concilier au mieux la double exigence d’unité et de diversité. 
Chaque fois que l’on prend un de ces termes isolément de l’autre 
on passe à côté de l’essentiel. Si l’on ne pense qu’en terme d’unité, 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

92

au nom de l’égalité des citoyens devant la loi et de cette sacrée 
République une et indivisible, on fabrique des procédures uni-
formes qui méconnaissent la diversité de la société. Lorsque règne 
l’obsession de l’égalité, seules deviennent concrètes des procédures 
uniformes. La société elle-même, dans sa complexité et son infinie 
diversité, devient le point d’application abstrait de la norme. La per-
version bureaucratique, c’est l’inversion du concret et de l’abstrait. 
C’est la règle qui devient concrète car elle guide l’action tandis que 
la société n’est plus qu’une réalité abstraite à laquelle s’applique la 
règle. Cette inversion est une des causes de la faible efficacité des 
politiques de lutte contre l’exclusion sociale. Au milieu des années 
1980, nous voyions, avec la fin du plein emploi, monter des formes 
nouvelles d’exclusion sociale. C’était au temps où l’on tentait de 
répondre à chaque problème qui naissait par un nouveau disposi-
tif et une nouvelle enveloppe financière. Les résultats obtenus ont 
été médiocres. Pourquoi ? Du fait, précisément de cette perversion 
bureaucratique. Il était à la mode il y a quelques années de parler à 
Bruxelles du caractère multi-dimensionnel de l’exclusion. Fichtre, 
quelle découverte ! S’apercevoir que les problèmes familiaux, cultu-
rels, professionnels, de logement, d’éducation, venaient se renfor-
cer mutuellement n’est pas vraiment de l’ordre du scoop ! Allez dire 
aux exclus qu’ils sont l’objet multi-dimensionnel de la sollicitude 
publique ! L’exclusion sociale n’est multi-dimensionnelle que parce 
que chacune des facettes de l’exclusion est prise en charge par des 
dispositifs différents. Là où chaque personne est unique et aspire 
à être traitée comme un sujet unique, nous procédons par des 
catégories uniformes « d’ayants droit » en faisant converger sur les 
personnes une diversité invraisemblable de dispositifs. Un dépar-
tement français, récemment, a recensé l’ensemble des services 
concernés par l’enfance inadaptée, il y an avait plusieurs dizaines ! 
La fonction principale des politiques de la lutte contre l’exclusion 
est de créer des emplois dans les services sociaux. Il est bien sûr 
facile d’ironiser et les réponses à apporter ne sont pas simples mais 
on voit bien par cet exemple que seuls des fonctionnaires construi-
sant leur éthique professionnelle autour du devoir de pertinence 
– la prise en compte de la réalité sociale – et non autour du devoir 
de conformité –  la mise en œuvre pointilleuse des procédures  – 
peut répondre au problème.



une gouvernance adaptée

93

Mettre au centre de l’éthique professionnelle le devoir de perti-
nence suppose une autre révolution culturelle : comme la prise en 
charge des relations, c’est un transfert de pouvoir du sommet vers 
la base et la reconnaissance que le sens de l’action publique est une 
co-construction politique et administrative et non le monopole du 
politique.

La mise en place d’organisations apprenantes
Au sein de l’ensemble du système social, le système administra-

tif est un sous-système agissant sur l’ensemble de la société. Il y a 
donc nécessairement des boucles de rétroaction permettant d’adap-
ter le système administratif en fonction des informations qui lui 
parviennent en continu de l’impact de son action sur la société. Plus 
un système administratif est décentralisé, plus l’éthique profession-
nelle est une éthique de la pertinence et non de la conformité, plus 
l’information circulera de façon horizontale, reliant les millions de 
points de contact quotidiens entre l’administration et la société, et 
plus on pourra parler d’organisations s’adaptant de façon continue 
à une société elle-même en constante transformation.

Cela suppose de concevoir le système comme une vaste intelligence 
décentralisée et comme une organisation apprenante. Mais ce modèle 
est, une fois encore, contradictoire avec le modèle théorique de la 
démocratie. Selon ce modèle, le politique détient le monopole du sens 
et c’est par lui qu’est censée transiter l’information sur les résultats 
de l’action administrative, par des boucles de rétroaction qui remon-
tent directement au sommet, au niveau du législateur, seul supposé 
pouvoir modifier l’action administrative. Un principe démocratique 
incontestable se transforme en un principe organisationnel absurde. 
Dans le cas d’un régime qui se présidentialise, où seule l’élection prési-
dentielle compte vraiment et où le Président de la République prétend 
incarner la totalité de la volonté politique, l’absurdité est poussée à 
son comble : les dysfonctionnements de l’administration ne sont pris 
en compte que s’ils remontent par les médias et le président les traduit 
invariablement en projets de loi. Dieu merci pour l’administration, la 
surenchère législative perd toute emprise sur le fonctionnement réel 
de l’administration : l’excès de loi tue la loi.

Tant qu’on ne valorise pas l’autonomie d’adaptation et d’ini-
tiative des fonctionnaires au niveau local, qu’on n’encourage pas 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

94

systématiquement les échanges d’expérience horizontaux durables, 
on ne mettra pas en place d’organisations apprenantes dans les ser-
vices publics.

Les cycles temporels de la gouvernance
Au fil de la réflexion sur l’ingénierie institutionnelle, nous 

voyons se transformer, se densifier et se concrétiser le regard sur 
la politique et sur l’administration. On passe d’une représentation 
purement formelle –  le politique définit le sens, l’administratif 
met à exécution les directives du politique – à une représentation 
concrète et, pourrait-on dire, cybernétique de la gouvernance : une 
interaction constante, une influence réciproque du système admi-
nistratif et politique et de la société.

Cette approche cybernétique se traduit logiquement par un 
nouveau regard sur le processus d’élaboration et d’évaluation des 
politiques publiques. La représentation traditionnelle met l’accent 
sur le moment du choix. Le corps politique se représente lui-même 
comme une machine à faire des choix, à prendre des décisions. De 
là ce substantif étrange de «  décideur  » qu’on utilise à tout bout 
de champ et comme sans y penser. Qu’il s’agisse de voter des pro-
jets de loi ou d’arbitrer sur les affectations budgétaires, le corps 
politique serait une machine à trancher entre des solutions alterna-
tives. L’expression « gouverner c’est choisir » vient en quelque sorte 
sacraliser cette représentation. Il en résulte une vision fragmentée 
du processus politique : la prise de décision d’un côté, puis la mise 
en œuvre de ces décisions, enfin, et seulement occasionnellement, 
l’évaluation de l’impact des politiques publiques sur la société.

J’ai participé dans les années 1990 à la mise en œuvre de l’éva-
luation des politiques publiques et animé en particulier une évalua-
tion collective de la politique de réhabilitation du parc de logement 
social. L’évaluation des politiques publiques était à l’époque une 
innovation importante, le premier pas vers une approche cyber-
nétique de la gouvernance. On admettait, enfin, l’impossibilité de 
se contenter, en guise d’évaluation, de ce qui remontait au corps 
politique par l’intermédiaire des élus du peuple, remontée néces-
sairement globalisée et biaisée par le dualisme majorité-opposition. 
Mais la mise en œuvre de cette innovation s’est à nouveau trouvée 
entravée par la représentation traditionnelle que l’on se faisait 



une gouvernance adaptée

95

des rapports entre le politique et l’administratif. L’évaluation était 
menée dans une «  logique d’artilleur  »  : on pointe, on tire, on va 
voir où est tombé le boulet, en fonction de ce constat, on rectifie la 
hausse, etc. L’accent était donc mis sur le caractère « scientifique » 
de l’évaluation. Saisissant l’aubaine de nombreux établissements 
d’enseignement supérieur se sont mis à créer des cours d’évalua-
tion des politiques publiques, sans s’intéresser à ce qui, personnelle-
ment, me semblait essentiel : la capacité auto transformatrice, pour 
une organisation, d’une évaluation menée de façon partenariale et 
collective.

Dans cette métaphore de l’artilleur, l’administration est le 
canon lui-même. Il n’a pas son mot à dire sur la trajectoire du bou-
let. À cette vision mécanique j’en ai opposé une autre : faire de l’éva-
luation des politiques publiques par tous leurs acteurs un moyen 
de réflexion de chacun sur son rôle et sur la logique de ses rela-
tions avec les autres. Au lieu de considérer les acteurs, notamment 
administratifs, comme le véhicule passif des directives politiques, 
il fallait faire fonds sur leur désir de sens. C’est pourquoi, dans 
l’évaluation de la réhabilitation du logement social, j’avais mis en 
place dix groupes de réflexion régionaux, réunissant l’ensemble des 
acteurs, placés dans un contexte leur permettant de sortir du jeu de 
rôle institutionnel qui était leur pain quotidien. J’ai fait le pari de 
leur capacité de distance critique pour évaluer la pertinence sociale 
des processus dont ils étaient les protagonistes. J’étais confiant dans 
la capacité des uns et des autres à lever le nez du guidon, à sortir 
de plaidoyers pro domo et à adopter une distance critique vis-à-vis de 
leur propre action. J’ai été stupéfait de la qualité du travail fourni. 
La suite est un peu plus triste : nous avions démontré que la qualité 
des opérations de réhabilitation dépendait avant tout de la qualité 
du processus collectif aboutissant à la mise en place des projets. 
Conséquence logique, il aurait fallu, dans l’attribution des finan-
cements, donner la priorité à ces processus, donner aux opérations 
de réhabilitation le temps de se co-construire. La pérennisation de 
l’échange d’expériences entre ces groupes locaux était le meilleur 
moyen d’assurer une évaluation continue des progrès accomplis. 
Mais, du côté de l’administration centrale, on voulait retrouver du 
pouvoir en transformant les conclusions de l’évaluation en de nou-
velles directives uniformes ; quant aux préfectures, elles préféraient 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

96

financer des « projets bien ficelés », assurés de consommer les cré-
dits annuels, que des opérations élaborées à l’issue d’un véritable 
travail collectif. Fermez le ban. L’évaluation n’a servi à rien parce 
qu’elle était contradictoire avec la logique bureaucratique.

J’en reviens à cette conception de «  décideur  », à l’accent mis 
sur le moment du choix entre plusieurs solutions. Elle postule 
qu’il y a réellement plusieurs solutions, qu’elles ont été également 
approfondies et qu’elles ont fait, les unes et les autres, l’objet d’une 
véritable élaboration collective. Comme s’il allait de soi que de 
multiples solutions également crédibles s’offrent aux responsables 
politiques et qu’il leur appartient de choisir la solution optimale 
en fonction de leurs options politiques, des valeurs qui leur sem-
blent prioritaires. Je ne crois pas que dans des sociétés complexes 
cette hypothèse soit vraie. Je crois plus juste de se représenter la 
politique comme l’effort de co-construire une solution satisfaisante 
eu égard aux multiples contraintes : satisfaisante du point de vue 
de l’acceptation par tous les acteurs ; satisfaisante du point de vue 
de la conciliation d’impératifs contradictoires ; satisfaisante par la 
capacité à prendre en compte les multiples facteurs en présence. Si 
mon hypothèse est exacte, les conséquences en sont considérables : 
il faut remplacer le concept de décision politique par celui de 
cycles temporels de l’élaboration et de l’évaluation des politiques. 
Décrivant la politique comme une éthique et une méthode, j’ai déjà 
longuement détaillé des processus auxquels je pense. Je voulais seu-
lement les replacer ici dans une réflexion générale sur la révolution 
de la gouvernance.

La co-construction du bien public

Un proverbe africain dit : « on ne ramasse pas une pierre avec un 
seul doigt ». C’est le quatrième principe général de gouvernance. Le 
bien public est le résultat de l’interaction entre un grand nombre 
d’acteurs de toutes natures. Mais on se heurte, pour la mise en 
œuvre de la co-construction du bien public, au même obstacle ins-
titutionnel et culturel que dans les autres domaines. Notre philo-
sophie politique continue à reposer sur le principe de séparation. 
J’ai déjà évoqué la prévention culturelle que l’on cultive en France à 



une gouvernance adaptée

97

l’égard des fondations : de quel droit et selon quelle légitimité des 
structures privées se mêleraient-elles du bien public ? Aux institu-
tions publiques devraient revenir le monopole du service public  ! 
Telle est, en gros, la vulgate.

Heureusement, la réalité est plus forte que l’idéologie et il y a 
belle lurette que se sont développées des formes mixtes de gestion 
du service public, à travers lesquelles le contrôle des orientations 
demeure aux mains des pouvoirs publics et la gestion est déléguée, 
selon des formules juridiques multiples, à des structures de gestion 
commerciales ou associatives, disposant de moyens d’action plus 
souples que n’en permettent le statut des fonctionnaires ou les 
règles de gestion publique.

Toutes ces structures de gestion des « services d’intérêt général », 
comme on dit dorénavant dans l’Union européenne dans le but de 
souligner la différence entre le but poursuivi – l’intérêt général – et 
les modalités de sa poursuite – éventuellement, une gestion com-
merciale, nous sont si familières qu’il est peu utile de s’étendre sur 
le sujet. Les différentes combinaisons possibles et l’évaluation de 
leurs résultats sont, à elles seules, une branche passionnante de la 
gouvernance, pour laquelle l’Union européenne, riche de la grande 
diversité de ses traditions nationales et des solutions adoptées, dis-
pose d’un avantage culturel encore insuffisamment exploité.

Si j’en reste à la France, qu’il s’agisse de la santé – avec la combi-
naison originale d’une médecine libérale et d’un financement lar-
gement public de la santé –, de la gestion de l’exclusion sociale ou 
de la vieillesse, largement déléguées au monde associatif, de l’eau, 
de l’énergie, des transports collectifs ou même de l’éducation avec 
les établissements privés sous contrat, le partenariat dans l’investis-
sement ou dans la gestion des services publics est de rigueur.

Malheureusement, le partenariat dans l’investissement ou la ges-
tion ne change pas substantiellement la manière dont on conçoit la 
délivrance des services publics.

Une petite anecdote. À l’époque déjà lointaine où mes enfants 
fréquentaient le collège, je me suis égaré un jour dans une réunion 
de professeurs avec les parents d’élèves. Il se trouve, comme cela 
arrive dans toute communauté humaine, qu’un des professeurs 
était gravement défaillant. C’était l’avis unanime des élèves et ils 
me semblaient assez bien placés pour en juger. Ils avaient transmis 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

98

cette conviction à leurs parents. L’un d’eux, plus courageux ou 
inconscient que les autres, bravant le risque d’ostracisme qui pour-
rait en résulter pour sa chère tête blonde, eut l’audace d’évoquer 
timidement « le problème du professeur untel ». Le mur des profs 
s’est instantanément dressé face au blasphémateur : vous ne pouvez 
pas juger  ! vous n’êtes pas pédagogue  ! vous n’êtes pas un profes-
sionnel de l’enseignement ! vous ne sauriez avoir voix au chapitre 
sur les méthodes d’enseignement ! Franchissant la porte du collège, 
l’enfant échappe à votre contrôle. Il est mis entre les mains d’un 
professionnel soustrait à votre jugement et soumis à ceux qui, pen-
dant les heures de classe, sont les seuls en charge de son éducation. 
Et je me souviens, il y a quelques années, de la tempête de protes-
tations qui avait accueilli la création d’un site web sur lequel des 
élèves pouvaient noter leur professeur. Blasphème. Les mêmes qui 
ne voient d’autre issue que les notes pour encourager les élèves à 
travailler et à s’évaluer voyaient dans l’idée que les élèves notent 
leurs professeurs une dérive vers la tyrannie d’opinion, une prime à 
la démagogie, un stress supplémentaire voire un risque de lynchage 
médiatique de certains professeurs.

Ainsi, il y a dans la délivrance du service public, parce qu’il 
n’est pas soumis à la concurrence, une distinction d’essence posée 
entre des corps de professionnels qui savent et une population 
bénéficiaire du service public qui, par un contrat non écrit, doit 
renoncer à toute prétention à la connaissance, à toute capacité de 
co-construire le service public à la qualité duquel elle est pourtant 
la première intéressée.

La coupure entre l’action publique et ses bénéficiaires se double 
ainsi d’une distinction entre des corps professionnels « qui savent » 
et des bénéficiaires « réputés ignorants ». Cette légitimité accordée 
à la parole savante invalide d’entrée de jeu la parole et le juge-
ment des bénéficiaires, exclut par construction la coproduction du 
service public. Sauf, bien entendu, dans des fonctions ancillaires 
pour lesquelles aucune compétence n’est requise : accompagner les 
enfants lors de sorties d’école par exemple.

Contrairement à d’autres pays européens, on se méfie des vel-
léités de la population à se prendre en charge aussi bien dans le 
domaine de la santé que dans le domaine de l’éducation. L’éducation 
à l’hygiène, à la prévention, l’encouragement au développement au 



une gouvernance adaptée

99

sein des familles de connaissances médicales de base me paraissent 
avoir reculé plutôt qu’avancé au cours des deux dernières généra-
tions. Il me semble qu’au début du xxe siècle, encore sous le choc 
des découvertes pasteuriennes, un grand effort avait été consenti, 
au stade de l’école primaire et jusqu’au certificat d’étude, pour pré-
parer les enfants à la gestion de leur environnement. Cet effort s’est 
relâché, comme si le dense réseau de médecins, le tiers payant et 
les antibiotiques dispensaient les familles de chercher à maîtriser 
leur propre corps. L’automédication, qui connaît un nouvel élan 
avec Internet, nous est souvent présentée comme une dangereuse 
inconscience. Le débat sur le « trou de la sécu » remplit les pages des 
gazettes mais on culpabilise, au nom de risques certes réels mais 
improbables, qui voudrait espacer ses visites chez le médecin ou 
recourir moins souvent au fétichisme du médicament.

Quand, pour rétablir les relations entre une future maman et sa 
famille, considérant que la qualité affective de l’environnement a 
un poids comparable, pour une nouvelle accouchée, à l’excellence 
des moyens techniques déployés pour que l’accouchement se passe 
bien, l’idée de maternité proche du domicile a été relancée en France, 
ces maternités ont été vues par les corps professionnels essentielle-
ment sous l’angle de leurs inconvénients potentiels et sans jamais 
mettre équitablement en balance le risque potentiel d’un côté et 
l’avantage relationnel de l’autre. Non  ! Donner naissance est une 
affaire trop sérieuse pour s’en remettre en quoi que ce soit à des 
parents ignorants  ! Ces maternités familiales ne seraient-elles pas 
responsables, par avance, de la mort de bébés faute de moyens tech-
niques modernes en cas d’accouchements difficiles ? Et ne risque-
t-on pas de voir ces crèches tomber sous la coupe de sectes profitant 
de la fragilité psychologique de la jeune accouchée ? Je ne me per-
mettrai pas de dire que ces questions n’ont aucune valeur. J’observe 
seulement qu’elles sont dressées, comme mes enseignants tout à 
l’heure, tel un mur opposé à cette intrusion des « bénéficiaires » du 
service public dans la conception et la gestion de celui-ci.

La «  consultation  » des bénéficiaires du service public est à la 
mode mais elle se limite le plus souvent à la phase préalable et 
ne s’étend pas à la gestion elle-même du service. Avec la crise des 
finances publiques et celle de l’État providence, les prochaines 
décennies vont voir la co-construction et la cogestion des services 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

100

publics s’imposer comme une nécessité. Il serait dommage qu’elle 
soit conçue comme une solution de pauvre et non comme une 
occasion de progrès global de la société. En parlant de « solution de 
pauvre », je pèse mes mots. Dans les pays en développement, faute 
en effet de disposer des moyens financiers publics d’assurer un 
service pour tous, les pauvres sont soumis à une véritable « injonc-
tion à participer ». La justification de la co-construction du service 
public ne peut être cantonnée au registre de la nécessité. Elle doit, 
au contraire, être vue comme un élément majeur de la construction 
du capital immatériel de la société.

Les services publics doivent cesser de considérer l’élévation des 
compétences des usagers comme une menace qui pèse sur leur pou-
voir, une mise en cause implicite de leurs compétences, la source 
de contestation de leur action, et les voir plutôt comme la créa-
tion d’un vaste partenariat à travers lequel la société s’éduque elle-
même, progresse et s’épanouit. Je crois que la société y est prête. 
On le voit avec le foisonnement d’initiatives d’économie solidaire, à 
travers lesquelles la société, même si cela reste au niveau de groupes 
précurseurs minoritaires, exprime le désir de retrouver prise sur 
elle-même, d’apporter des solutions novatrices, coopératives, aux 
problèmes qu’elle rencontre. Crèches parentales, renouveau des 
coopératives de logements, maîtrise des circuits commerciaux, rela-
tions entre agriculteurs et groupes d’habitants, ces dynamiques, 
qui ont presque toutes pour caractéristique un ancrage dans le ter-
ritoire, sont autant de signes d’une société qui sans rejeter ou nier 
l’importance de l’action publique, revendique une part plus active 
dans la gestion de la cité.

La période de crise structurelle dans laquelle nous venons de 
retomber, sans doute pour longtemps, va être propice à l’élabora-
tion d’un nouvel âge de cette co-construction. Ne ratez pas l’occa-
sion de cette vaste remise à plat. Et, surtout, ne sous-estimez pas 
l’importance de l’effort de formation collective, de développement 
de nouveaux modèles d’apprentissage que cela va impliquer dans 
la mesure où la co-construction de services publics implique des 
partenaires dotés chacun de son propre registre de compétences. 
Ne sous-estimez pas ce que cela comportera d’apprentissage et 
d’échange d’expériences. Ne sous-estimez pas, enfin, l’ampleur des 
changements culturels et institutionnels que cela implique pour les 



une gouvernance adaptée

101

administrations et services publics en place : ils doivent apprendre 
à voir dans tous les autres acteurs de la société des alliés et non des 
sources d’ennuis potentiels.

L’unité dans la diversité et l’articulation  
des échelles de gouvernance

C’est le cinquième principe général de gouvernance et c’est, avec 
l’art de gérer les relations, le second trait caractéristique de l’art 
de la gouvernance. C’est celui auquel vous devrez, dans un pays 
comme la France, vous attacher plus particulièrement car il rompt 
avec des traditions très ancrées.

Le sens commun oppose en effet recherche de l’unité et sauve-
garde de la diversité. Les régimes politiques semblent même se dis-
tinguer par ce critère, entre les régimes centralisés, qui au nom de 
la cohésion de la nation voient en toute expression de la diversité 
régionale, linguistique ou culturelle une menace potentielle, et les 
régimes fédéraux ou confédéraux, pour lesquels il importe de sau-
vegarder la singularité de chaque communauté territoriale, et la 
centralisation du pouvoir, toujours menaçante, n’est concédée que 
du bout des lèvres, lorsque la nécessité l’impose, comme la défense, 
les infrastructures, l’unification des grands services publics ou 
encore l’économie, le risque étant toujours présent qu’au nom de 
ces nécessités, des autorités centrales, toujours avides d’étendre 
leurs pouvoirs, encerclent progressivement les sacro-saintes com-
munautés de base de leurs tentacules.

J’ai déjà évoqué à plusieurs reprises notre « République une et 
indivisible ». Il faut y revenir ici, tant le legs de la Révolution fran-
çaise reste prégnant dans les esprits et les institutions. L’expression 
«  loi de décentralisation  » veut bien dire ce qu’elle veut dire. La 
seule légitimité procédant du peuple, uni en une nation indivisible, 
n’existe qu’au niveau national  ; reconnaissant l’importance des 
dynamiques locales, le législateur a fait la part du feu en déléguant 
aux autorités locales une part de l’autorité nationale mais c’est tou-
jours au niveau national que se définit en dernier ressort l’intérêt 
général de la nation. Cet intérêt ne saurait procéder d’un consensus 
entre les autorités locales.



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

102

Lorsque Gaston Deferre et François Mitterrand ont concocté les 
lois de décentralisation en 1982, ils ont d’ailleurs posé un principe 
étonnant, dont les conséquences institutionnelles et politiques ont 
été considérables  : aucune collectivité territoriale ne peut exercer 
d’autorité sur aucune autre. En d’autres termes, c’est du pouvoir 
central que procède l’autorité déléguée de chacune d’elles et c’est 
du pouvoir central et de lui seul que peuvent émaner les contraintes 
et les arbitrages.

Nos deux décentralisateurs ont montré là le bout de leur nez : 
politiques jusqu’au bout des ongles, ils se méfiaient du politique et 
n’imaginaient pas un Président de région de gauche imposer des 
règles à un Président de conseil général de droite qui à son tour 
aurait imposé des règles à des communes de gauche, etc. Il fallait 
qu’à chaque niveau, on en référât à l’État central et à lui seul, car 
il disposait, pensait-on, d’une bureaucratie professionnelle capable 
de neutralité dans la définition de l’intérêt général.

De ce principe a découlé un autre, qui est à la source de l’im-
broglio institutionnel français dont vous devrez un jour venir à 
bout  : aucune collectivité territoriale ne pouvant être placée sous 
la tutelle d’une autre collectivité territoriale de niveau supérieur, 
il est impératif de délimiter de façon exclusive les compétences 
de chacune. D’où le découpage de la gestion publique en «  blocs 
de compétence  » pour reprendre l’expression même des lois de 
décentralisation, alloués exclusivement aux collectivités territo-
riales d’un niveau donné. D’où l’inquiétude du législateur et l’em-
brouillamini sur le terrain dès lors que des collectivités territoriales 
de plusieurs niveaux peuvent jouir de «  compétences générales  », 
c’est-à-dire peuvent intervenir, outre leurs compétences exclusives, 
dans de nouveaux domaines. Corollaire de la règle générale selon 
laquelle les compétences doivent être réparties de façon exclusive à 
chaque niveau de collectivité territoriale, la coopération entre ces 
niveaux, supposée ne pas exister, est renvoyée dans l’impensé.

On voit par cet exemple le lien intime entre les deux facettes 
de l’art de la gouvernance  : lister des compétences exclusives à 
attribuer à chaque niveau de collectivité territoriale et considérer 
qu’ainsi les vaches seront bien gardées, revient à postuler que l’on 
peut débiter l’action publique en rondelles pour la réduire à une 
liste de compétences spécialisées.



une gouvernance adaptée

103

Au contraire, dans les pays de tradition germanique, c’est la 
communauté de base, autrefois famille élargie, clan ou tribu, qui 
constitue la communauté souveraine de base. Cette communauté, 
au fil du temps, s’est identifiée à un territoire, parfois même un ter-
ritoire assez restreint comme dans le cas des cantons suisses. C’est 
là le siège de la souveraineté. La délégation de l’autorité à un niveau 
supérieur, en l’occurrence à la Confédération dans le cas de la Suisse, 
peut, en théorie, être reprise à tout moment. Et les décisions prises 
au niveau confédéral doivent, encore aujourd’hui, être ratifiées par 
une double majorité, celle de la population et celle des cantons.  
À une autre échelle, c’est aussi ces principes qui animent la construc-
tion européenne : les pères de l’Europe savaient la nécessité de sortir 
des nationalismes européens, qui avaient pratiquement conduit le 
continent au suicide, mais ils savaient aussi que leurs propositions 
seraient rejetées s’ils ne reconnaissaient pas les communautés natio-
nales comme la source ultime de la légitimité. D’où l’importance 
accordée au principe d’unanimité qui préserve certes les intérêts des 
petits pays mais a conduit si souvent l’Europe à la paralysie.

Les empires du passé, macédonien, chinois, romain, ottoman ou 
russe ont tous été confrontés à la nécessité de trouver un équilibre 
entre la diversité, c’est-à-dire la reconnaissance des différentes popu-
lations cohabitant dans l’empire et l’unité, c’est-à-dire la nécessité 
de maintenir la cohésion de l’ensemble. L’empire anglais de la reine 
Victoria, celui sur lequel le « soleil ne se couchait jamais » a de son 
côté expérimenté cet équilibre à une échelle jamais égalée. Tous ces 
empires doivent concéder aux différentes nationalités qui les com-
posent de larges droits d’auto administration. Il n’était d’ailleurs 
pas rare que soient maintenus en place les institutions, les usages 
et même les lignées dynastiques dans les nouvelles conquêtes de 
l’empire.

Ce respect de la diversité se retrouve même, dans l’empire otto-
man, au niveau du système juridique. Juifs et Chrétiens réglaient 
leurs conflits internes selon leurs usages et juridictions propres, les 
conflits entre eux et les Musulmans ou entre les Musulmans entre 
eux étant gérés par les règles de l’empire. Force est de reconnaître 
que ces institutions impériales, grâce à l’équilibre conscient entre 
unité et diversité sur lequel elles se fondaient, ont été parmi les plus 
stables de l’histoire.



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

104

Mais le propre de toutes ces constructions, de la République fran-
çaise une et indivisible à l’Empire ottoman, est de placer le curseur 
à un endroit différent, sur l’axe qui va de la totale unité à la totale 
diversité, tout en admettant que ces deux exigences de recherche de 
l’unité et de respect de la diversité constituent deux pôles antago-
niques entre lesquels il faut arbitrer.

Or, l’art de la gouvernance, que nous allons maintenant explo-
rer, est de ne pas faire de l’unité et de la diversité un jeu à somme 
nulle, où ce qui est gagné au profit de l’unité est perdu au détriment 
de la diversité et vice versa, mais d’en faire un jeu à somme positive, 
un jeu « gagnant gagnant » comme on dit, qui permet d’obtenir à la 
fois plus de diversité et plus d’unité.

L’importance de cet art est allé croissant d’année en année du 
fait de l’évolution du monde : dans la plupart des pays, les sociétés 
sont devenues de plus en plus multiculturelles, souvent même à 
une échelle géographique restreinte, comme une ville, du fait des 
brassages de populations. En sens inverse, les interdépendances 
mondiales sont allées en croissant du fait de l’impact des sociétés 
sur la biosphère, de la circulation rapide des connaissances et des 
informations et de la globalisation de l’économie. De sorte que tous 
les problèmes sont à la fois locaux et mondiaux : aucun ne peut se 
traiter à une seule échelle de gouvernance.

Dans votre approche des relations entre unité et diversité, vous 
aurez pendant votre mandat à traiter en particulier deux ques-
tions  : la place des villes et territoires dans la construction de la 
gouvernance ; l’articulation des échelles de gouvernance.

Place des villes et territoires
Ils méritent bien le qualificatif de «  brique de base de la gou-

vernance au xxie  siècle  ». Vous noterez que dans mes propos je ne 
m’intéresse pas à une institution politique particulière, commune, 
communauté de communes, département ou régions. Certes, ces 
institutions monopolisent l’attention des politiciens et des polito-
logues car c’est leur fonds de commerce. C’est vers elles que se porte 
souvent l’attention : quand on parle de politique locale, même dans 
le champ économique, on entend presque toujours la politique 
des collectivités territoriales et on ne pense jamais, ou presque, 
à la coopération locale entre acteurs économiques, à la stratégie 



une gouvernance adaptée

105

d’investissement des diasporas ou à celle des grandes entreprises 
disposant d’établissements sur ce territoire. Mais, vues sous l’angle 
de la théorie de la gouvernance, ces institutions, souvent héritées de 
l’histoire, découpent de manière parfois aléatoire la réalité sociale 
profonde des villes et des territoires. C’est à cette réalité sociale que 
je me réfère en parlant de villes et de territoires et non aux institu-
tions politiques.

Fort bien, me direz-vous, mais comment définir une ville et un 
territoire si ce n’est ni une portion d’espace délimitée sur la carte 
Michelin par les tirets ou croisillons des limites des institutions 
politiques territoriales ni ces collectivités elles-mêmes ? C’est assez 
simple vu sous l’angle du bassin d’habitat, du marché de l’emploi, 
des trajets domicile travail, des zones de chalandise des pôles com-
merciaux, des établissements scolaires et hospitaliers, bref, de tout 
ce qui fait la trame de la société dans la vie quotidienne. Or, cet 
énoncé frappe par son imprécision géographique. Bien des dévelop-
pements urbains périphériques appartiennent aujourd’hui à deux 
marchés de l’emploi à la fois. De même, le développement des dépla-
cements motorisés brouille les frontières entre bassins d’habitat. Les 
aires de recrutement scolaire ou de services hospitaliers ne se recou-
vrent qu’imparfaitement. Ce qui explique que la recherche d’une 
bonne délimitation administrative et politique ou du «  territoire 
pertinent  », pour traiter d’une question particulière, s’apparente 
plus à la quête du Saint Graal qu’à un travail directement opéra-
tionnel. Le territoire pertinent est un savon qui vous glisse entre les 
doigts chaque fois que vous tentez de le saisir. On peut en revanche 
déduire de ces quelques constats une définition du territoire inhabi-
tuelle, floue mais féconde : le territoire est une densité particulière 
de relations. Chaque relation s’étend du local au mondial mais avec 
une densité particulièrement forte au niveau territorial.

Le territoire étant par excellence l’espace de la relation, c’est 
l’échelle de base de la gouvernance. C’est par exemple le niveau 
fondamental de construction du capital immatériel d’une société. 
C’est l’espace naturel de coopération entre les acteurs, l’espace où 
l’on peut le mieux appréhender la complexité. Quelle que soit la 
question qu’une société veut appréhender, c’est au niveau terri-
torial qu’elle doit commencer par le faire si elle veut sortir d’une 
approche segmentée des problèmes.



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

106

Politique globale de l’éducation  ? Elle suppose l’insertion de 
l’école dans son contexte. Politique de l’énergie  ? C’est au niveau 
territorial que se combinent les différents modes d’utilisation de 
l’énergie et s’organisent ses usages successifs, depuis sa forme la 
plus polyvalente, l’électricité, jusqu’à sa forme la plus dégradée, les 
basses températures. Politique de la santé ? À l’échelle territoriale 
elle va pouvoir combiner les multiples approches de la prévention 
ou associer les facteurs environnementaux et sociaux d’une bonne 
santé, en particulier l’alimentation et les conditions d’environne-
ment. Politique économique, c’est au niveau territorial que se crée 
un contexte propre à la compétitivité économique.

Pour souligner l’importance nouvelle du niveau territorial, il m’ar-
rive parfois de parler de « revanche des territoires ». Lors de la Révolution 
française, la victoire des Jacobins centralisateurs sur les Girondins par-
tisans d’un certain degré d’autonomie locale avait marqué le recul de 
cette France constituée d’une mosaïque disparate de provinces, de cir-
conscriptions religieuses et militaires, de langages, d’usages, voire de 
monnaies au profit d’un « progrès » nécessairement unificateur.

Rien n’est plus significatif à cet égard que les premiers projets de 
découpage de la France en départements, sous forme d’un carroyage 
uniforme, un chef lieu de département étant placé au centre de 
chaque carreau au détriment des « bonnes villes » chères à l’ancien 
régime. Et les dites « bonnes villes » avaient dû batailler ferme pour 
faire prévaloir la réalité historique et sociale sur le zèle géométrique 
et abstrait des révolutionnaires.

Je suis toujours frappé par le parallélisme entre le triomphe, à 
la même période, de préceptes de l’économie libérale, qui voyait 
dans l’institution d’un « marché parfait » où l’offre et la demande 
de travail, de capitaux, de biens et de services coïncidaient en toute 
transparence et sans entrave, et le triomphe des préceptes jacobins, 
qui aspiraient à créer une « société sans grumeau », où aucun corps 
intermédiaire ne devait s’interposer entre le citoyen et la Nation. 
Tout cela correspondait d’ailleurs au triomphe de la chimie et de 
la mécanique de l’époque : c’est au « gaz parfait » que l’on s’intéres-
sait et non à la réalité complexe, opaque, colloïdale, de la matière 
vivante et des écosystèmes.

Ce refoulement des spécificités et autonomies territoriales et 
urbaines comme autant de résidus d’une société pré-industrielle 



une gouvernance adaptée

107

et pré-rationnelle a duré très longtemps. Moi-même, jeune haut 
fonctionnaire de la fin des années 1960, héritier spirituel des tech-
niciens chargés de porter le progrès, avec l’eau, les routes et les 
chemins de fer dans les campagnes arriérées, ne voyais-je pas l’ad-
ministration de la France par des fonctionnaires compétents et plus 
ou moins interchangeables –  de façon significative, la règle non 
écrite de durée maximum d’un haut fonctionnaire dans son poste 
étant la garantie qu’il ne succomberait pas lui-même aux adhésions 
avec la société locale – comme un triomphe de la raison, face à des 
élites locales souvent dominées par des propriétaires fonciers, des 
notables ou des professions libérales ?

Cette marginalisation des territoires n’allait-elle pas être encore 
accélérée par la mondialisation  ? Au moment où la souveraineté 
elle-même des États devenait un slogan plus qu’une réalité, que 
pouvait-il rester d’autonomie au niveau local ? Ce ne pouvait qu’être 
un refuge, un conservatoire : le lieu de déploiement d’une démocra-
tie plus participative, limitée aux affaires de quartier, pendant que 
l’avenir du monde se jouait à Bruxelles, New York ou Pékin ; l’infir-
merie de campagne où l’on gérait les éclopés de la mondialisation, 
loin de la ligne de front de la guerre économique mondiale  ; ou 
encore le conservatoire de la coutume, la réinvention de la fête des 
moissons par des néo-ruraux en quête d’identité et de racines ?

Eh bien, c’est exactement l’inverse qui s’est produit. L’économie 
moderne est celle de pôles de développement urbains et territo-
riaux fonctionnant en réseau au niveau mondial. Plus l’enjeu de la 
gouvernance est de gérer les relations et plus s’imposent les niveaux 
territoriaux où l’ensemble des relations peut être géré. Et c’est bien 
le territoire, nœud de relations, qui s’impose.

Je trouve d’ailleurs assez frappant que, dans beaucoup de pays, 
les anciennes villes marchandes, dont le capital immatériel se fon-
dait sur la gestion des relations, tombées en léthargie au xixe et au 
xxe siècles lors de la révolution industrielle, se réveillent, tandis que 
les anciennes villes industrielles ont du mal à survivre au système 
de production, dominé par le textile, la sidérurgie, la métallurgie, 
la chimie, l’automobile qui leur avait donné naissance. Non seule-
ment l’économie de la connaissance est une économie de la rela-
tion mais, qui plus est, tous les systèmes techniques modernes, à 
commencer par les télécommunications et internet, tendent à 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

108

substituer des systèmes d’auto organisation en réseau, proches du 
vivant, à des systèmes d’emboîtement en poupées russes et des sys-
tèmes hiérarchiques hérités de la mécanique. Ce qui fait à la fois 
que les géographes de l’économie identifient beaucoup plus volon-
tiers des zones de développement régionales ou transfrontalières 
que des économies nationales.

Peut-on imaginer une révolution énergétique sans en considé-
rer les cohérences territoriales ? Évidemment pas. On ne peut non 
plus espérer sortir des impasses de la lutte contre l’exclusion sociale 
sans concevoir des pactes locaux de lutte contre l’exclusion et pour 
l’emploi. De l’habitat à l’organisation des flux entre activités écono-
miques en passant par les transports, c’est la conception et le mode 
de gestion des villes et territoires qui sera décisive. Ces territoires 
ne vivent pas en autarcie. Ils sont reliés par des grands réseaux de 
production et de transport qui font fi des frontières nationales.

Il est donc impossible de penser le cinquième principe général 
de gouvernance, les relations entre unité et diversité, sans mettre 
au centre de la réflexion cette brique de base de la gouvernance 
qu’est le territoire.

Le principe de subsidiarité active
Le second volet, le principe de subsidiarité active, définit les 

modalités concrètes de coopération entre les différents niveaux de 
gouvernance. Dans un pays comme la France, avec ses 36 000 com-
munes, l’articulation entre échelles de gouvernance s’impose dès 
le niveau le plus local : les villes, comme Toulouse ou Marseille, où 
la commune centre de départ était si vaste qu’elle a pu pendant 
longtemps contenir l’essentiel de l’expansion urbaine, sont en effet 
l’exception. Toutes les agglomérations sont pluricommunales et, 
comme on l’a vu, la création de nouvelles structures de coordina-
tion, les plus récentes étant les communautés d’agglomération et 
de communes, passent leur temps à courir après la réalité écono-
mique et sociale, qui leur échappe de toute part.

Dès le niveau territorial, nous avons donc affaire à trois ou 
quatre niveaux d’administration, de la commune à la région en pas-
sant par les communautés de communes ou syndicats intercommu-
naux et par les départements. Auxquels il faut bien entendu ajouter 
le niveau national, le niveau européen et, pourquoi pas, pour faire 



une gouvernance adaptée

109

bonne mesure, le niveau mondial. Il suffit de penser à la gestion du 
changement climatique ou à celui de la santé pour voir que tous ces 
niveaux sont actifs à la fois.

Comme vous allez le voir, le principe de subsidiarité active 
constitue une manière nouvelle de concevoir les relations entre 
échelles de gouvernance. C’est lui qui est à la base de ce que l’on 
appelle de plus en plus fréquemment en Europe, dans la ligne du 
Livre Blanc publié en 2009 par le Comité des régions, «  la gouver-
nance à multi-niveaux ».

Regardons d’abord comment cette relation a été gérée jusqu’à 
présent. La modalité la plus fréquente était celle de la pure et simple 
dénégation : l’attribution à chaque niveau de gouvernance de com-
pétences exclusives était supposée régler d’avance les problèmes 
de coordination ! L’exemple le plus typique est celui de l’éducation 
nationale : au niveau national de fixer les programmes et de payer 
les enseignants, au niveau régional de gérer les lycées, départemen-
tal les collèges et communal les écoles primaires.

Dans les systèmes décentralisés, on aboutit au fond aux mêmes 
principes à ceci près que la rémunération des enseignants, la fixa-
tion des rythmes scolaires ou l’établissement des programmes 
revient bien plus souvent aux entités décentralisées. Par exemple, 
les cantons suisses, pourtant souvent de petite taille, gardent de 
larges prérogatives en matière de rémunération des enseignants, de 
fixation des programmes, de dates de vacances, etc.

Le mode d’imposition des contraintes nées de la poursuite de 
l’intérêt général le plus fréquemment utilisé est celui de règles, 
de normes uniformes. C’est ce que j’appelle des «  obligations de 
moyens ». Ce sont aussi bien les programmes scolaires déjà évoqués 
que les dispositifs financiers de lutte contre l’exclusion sociale. 
Ces règles, bien sûr, satisfont à l’égalité des citoyens devant la loi, 
une des obsessions françaises, mais on voit bien qu’elles réduisent 
artificiellement la diversité des solutions inventées sur le terrain : 
l’initiative locale est réduite à la portion congrue, la capacité à abor-
der les problèmes de façon globale est perdue, c’est le triomphe de 
l’unité sur la diversité. À l’opposé, l’autonomie pure et simple du 
niveau local est préjudiciable à la recherche de la cohérence.

Le principe de subsidiarité active, en substituant « l’obligation 
de résultats  » à «  l’obligation de moyens  » transforme la donne, 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

110

donne toute son importance à la créativité locale et à la mobilisa-
tion des systèmes de relations, permettant la recherche d’approches 
intégrées tout en empêchant que chacun en fasse à sa tête au détri-
ment de l’intérêt général.

Comment ce principe se construit-il et se met-il en œuvre ? Il est 
au cœur de la notion même de gouvernance puisque j’ai montré 
que la gouvernance était un fait social total, spécifique à chaque 
société et à chaque époque, mais qu’en comparant les modalités 
concrètes de la gouvernance d’une société à l’autre et d’une époque 
à l’autre, on pouvait dégager des principes communs, susceptibles 
de résumer une vaste expérience comparative pour la mettre au 
service de toute société qui voudrait, dans son contexte culturel et 
technique propre, repenser sa gouvernance à nouveaux frais.

Cette règle générale – diversité des solutions, unité des principes – 
s’applique à toutes les questions concrètes de gouvernance, de la santé 
à l’éducation, de l’eau à l’énergie, de la lutte contre l’exclusion au 
développement économique, de la sécurité à la politique culturelle. 
Je l’ai expérimenté suffisamment souvent et sur différents continents 
pour oser l’affirmer avec certitude. Chaque fois que l’on prend un pro-
blème concret et que l’on compare entre elles les politiques adoptées 
dans des contextes très différents, que l’on cherche, avec les acteurs et 
en faisant appel à leur propre réflexion critique, quels ont été les fac-
teurs de réussite et d’échec, on voit progressivement apparaître, à la 
manière d’une photo plongée dans un révélateur, les principes direc-
teurs communs qui expliquent les raisons de la réussite ou de l’échec.

Ces principes communs sont en quelque sorte un condensé 
de l’art de la politique. Postuler que ces principes directeurs du 
succès et de l’échec existent toujours et qu’ils sont tout aussi 
valables en Chine ou en Afrique qu’en Europe et en France, peut 
vous paraître présomptueux. Je n’ai pas la place de l’illustrer ici 
par divers exemples mais je vous ferai observer que cela n’a rien 
de si étonnant. Les anthropologues du droit, par exemple, ont bien 
montré que derrière l’infinie diversité des formes juridiques, orales 
ou écrites, rencontrées dans le monde, les fonctions du droit sont 
partout les mêmes. Partout aussi les fonctions majeures des régula-
tions appliquées à un problème concret se ressemblent.

Et voilà la boucle bouclée. Le principe de subsidiarité active est 
une des pierres angulaires de la démarche qui substitue à l’ancien 



une gouvernance adaptée

111

trépied de la gouvernance – les institutions, des règles, des compé-
tences – le nouveau trépied – des objectifs, une éthique, des disposi-
tifs de travail. À l’instar de ce que j’ai expliqué sur l’évaluation des 
politiques publiques, la mise en œuvre du principe de subsidiarité 
active implique de concevoir la gouvernance comme un processus 
permanent où les « niveaux hauts » de la gouvernance ont pour pre-
mière fonction d’organiser l’échange d’expériences entre les entités 
qui le composent, de façon à ce que l’énoncé des principes direc-
teurs, ces fameuses « obligations de résultats » ne soient pas le fait 
du prince mais le résultat d’un processus d’apprentissage collectif 
fondé sur la recherche de sens de chacun des acteurs. C’est à l’issue 
de ce travail que le niveau haut peut imposer les principes direc-
teurs au niveau d’en-dessous, en tant que « contrainte légitime », 
c’est-à-dire satisfaisant au principe de moindre contrainte. La mise 
en œuvre de ces principes directeurs est le fondement de l’exercice 
de la compétence partagée. Et, de haut en bas, la mise en œuvre 
des principes directeurs implique à chaque niveau un travail par-
tenarial visant non pas à choisir entre plusieurs solutions mais à 
chercher, par tâtonnement et en coopération entre les acteurs, une 
solution satisfaisante.

Ce que je dis là n’est pas d’une absolue nouveauté. Bien des ten-
dances vont déjà dans cette direction. C’est le cas de la méthode 
de coordination ouverte européenne, dont je ne saurai trop souli-
gner l’importance dans la construction du capital immatériel de 
l’Europe. Elle consiste à mettre autour d’une table les porteurs 
d’expériences des différents États membres, pour confronter les 
solutions adoptées au fil du temps et en dégager les principes 
directeurs. Principale limite, aujourd’hui, ces principes directeurs 
n’ont aucune valeur contraignante, ce qui fait que pour de nom-
breux fonctionnaires européens, c’est un peu une « gouvernance du 
pauvre », le vrai pouvoir de l’Union se déployant dans le domaine 
des règles, sur la base de la compétence exclusive de l’Europe en 
matière de concurrence. Mais ce contraste entre une gouvernance 
trop molle, celle des conclusions tirées des échanges d’expériences, 
et une gouvernance trop dure, celle des directives, est une des 
sources du malaise européen.

On observe aussi, dans les réseaux de villes, un souci croissant 
de l’échange d’expérience mais, faute de replacer cet échange 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

d’expériences dans une pensée construite sur la gouvernance, en y 
voyant un point d’application du principe de subsidiarité active, il 
est rare que cet échange d’expériences soit systématisé, mené selon 
des méthodes rigoureuses et donne naissance à l’énoncé de véri-
tables principes directeurs.

Vous disposez là d’un champ extraordinaire d’innovation et de 
progrès.



113

V. LA TRANSITION  
VERS DES SOCIÉTÉS DURABLES

Il y a près de vingt ans, en 1992, s’est tenu le premier « sommet 
de la terre ». Le mur de Berlin était tombé peu de temps auparavant, 
mettant fin, semblait-il, à une division du monde fondée sur des 
rivalités idéologiques héritées de la pensée du xixe siècle.

C’était, croyait-on, l’époque des grands dégels. L’espoir d’un 
monde plus unifié, plus solidaire, capable de prendre en charge de 
façon consciente son destin. Le signal avait été donné par le fameux 
discours de Mikhaïl Gorbatchev à l’Assemblée générale de l’ONU, en 
1988. Premier chef d’État à affirmer avec force que notre oïkos, pour 
reprendre le terme grec désignant le foyer domestique, était devenu 
la planète tout entière, notre espace commun, notre responsabilité 
commune.

Tous les espoirs semblaient permis et ce sommet de la planète 
fit l’objet d’une intense préparation collective dans de nombreux 
milieux. Ce fut aussi le premier des sommets mondiaux qui ont 
jalonné la dernière décennie du xxe  siècle et ont voulu constituer 
autant espaces originaux pour débattre, sous l’égide de l’ONU, de 
nos problèmes communs.

Vingt ans après le premier sommet mondial de l’environnement 
de Stockholm en 1972, le sommet de la terre, qui avait été préparé 
par le rapport Bruntland, Notre Avenir commun, le désenchantement 
est immense. Si la prise de conscience de la nécessité de changer est 
générale, chacun sait aussi que la véritable transition n’a été encore 
ni conçue ni engagée. Ce sera votre devoir historique que de vous 
y atteler. « De l’audace, encore de l’audace, toujours de l’audace », 
disait Danton. Il vous en faudra pour vous attaquer à des dogmes 
économiques si bien installés, défendus par les innombrables cer-
bères de l’orthodoxie, pour oser questionner le fonctionnement 
des institutions les plus puissantes de la planète, les géants de la 
finance et de l’entreprise. La résistance du secteur bancaire à se faire 
imposer des régulations nouvelles alors même qu’il tend sa sébile 
aux États, vous donne un avant goût des résistances qu’il faudra 
vaincre. Mais si vous osez le faire, l’opinion publique sera avec vous.  



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

114

Au G20 de Cannes, en novembre 2011, la Présidente du Brésil, 
Dilma Rousseff a tendu la perche. Elle a refusé que la conférence 
Rio+20 ne s’enlise dans des débats sans intérêt sur l’économie verte. 
Constatant que la convergence des crises, écologique, sociale, écono-
mique et financière, mettait en lumière l’épuisement progressif du 
modèle de développement que nous avons connu depuis la fin de la 
seconde guère mondiale, elle a proposé de faire de cette convergence 
une opportunité : celle, pour la communauté internationale, de se 
mettre vraiment au travail pour inventer l’économie et le modèle 
de développement du xxie siècle. Bien des voix s’élèveront pour mini-
miser une fois de plus ces crises et s’en tenir au “business as usual”, 
moyennant quelques menus ajustements. Cela fait des années que 
cette question m’obsède et j’ai publié en 2009 un Essai sur l’œconomie 
où j’ai mis en lumière la manière de concevoir un modèle alternatif 
de développement. J’en ai tiré à votre attention six leviers.

Adopter le nouveau concept d’œconomie  
pour décrire l’enjeu du changement systémique 

Ce que nous appelons aujourd’hui l’économie est en réalité un 
modèle de production, d’échange et de consommation qui repose 
sur l’idée que l’équilibre de la société dépend d’une croissance sans 
limite. Qui plus est, l’ensemble de nos outils économiques nous 
empêche de faire une distinction claire entre le travail humain d’un 
côté et la consommation de ressources naturelles de l’autre. Or, c’est 
cette absence de distinction qui n’a pas de sens dans la situation 
nouvelle où nous prétendons atteindre le bien-être de tous, c’est-à-
dire probablement d’un maximum de 9 milliards d’habitants, tout 
en nous imposant des limites strictes dans la consommation d’éner-
gie fossile et de ressources naturelles non renouvelables, de façon à 
demeurer à l’intérieur des limites que nous considérons comme le 
« domaine de viabilité » de notre système vivant.

Malheureusement, depuis 200 ans, l’ensemble de la science 
économique, telle qu’on la développe et qu’on l’enseigne, a ignoré 
purement et simplement la réalité de ces limites naturelles de la 
planète. Les concepts, les acteurs et les politiques développés au 
cours de ces deux siècles ont découlé de cette vision de l’économie. 



Vers des sociétés durables

115

C’est pourquoi nous avons besoin d’un changement systémique 
avec de nouveaux objectifs, de nouveaux concepts, de nouveaux 
acteurs, de nouvelles institutions, de nouvelles politiques.

C’est ce renouvellement que je propose d’appeler « le passage de 
l’économie à l’œconomie ». Jusqu’à présent, il advient au mot éco-
nomie ce qu’il est advenu du mot développement quand le concept 
de développement durable a été créé. Quand le concept de dévelop-
pement durable a été adopté, à partir du rapport Bruntland « notre 
avenir commun », en 1986, il y avait un consensus sur la nécessité 
de poursuivre le développement tel que nous l’avions connu jusqu’à 
présent, c’est-à-dire en créant le bien-être grâce à une augmenta-
tion incessante de la production et de la consommation de biens 
matériels. L’idée était si fortement ancrée que la cohésion sociale 
dépendait de la poursuite du développement que personne n’au-
rait envisagé de retirer du projet politique le développement lui-
même. Et ce retrait eût été plus inacceptable encore pour les pays 
en développement, qui auraient interprété l’abandon de ce concept 
comme l’acceptation du fait qu’ils ne devaient plus se développer, 
au nom de la protection de la planète. Mais, au même moment, tout 
le monde avait pris conscience que ce modèle de développement 
n’était pas durable. D’où l’ajout de l’adjectif « durable » au substantif 
« développement » : c’est la définition même d’un oxymore, mettre 
ensemble deux concepts contradictoires dans l’espoir de résoudre 
magiquement la contradiction. Mais chacun peut voir ce qui s’est 
passé au cours de ces deux dernières décennies : aujourd’hui, tout 
le monde prétend pratiquer le développement durable, et pourtant 
nous continuons à évoluer vers la non-durabilité comme le montre 
la croissance continue de l’empreinte écologique de l’humanité.

Même propension à la pensée magique avec la multiplication 
de concepts incluant non plus le mot développement mais le mot 
économie  : économie verte, économie stationnaire, économie 
durable, etc. Nous gardons le mot économie pour les mêmes rai-
sons que nous avons gardé il y a vingt ans le mot développement. 
Même logique, probablement même résultat. En vérité, il est pra-
tiquement impossible de changer le sens donné au concept d’éco-
nomie, tout simplement parce que ce concept est enseigné dans 
des milliers d’universités à travers le monde. Dès lors, si nous vou-
lons provoquer un changement et créer de nouveaux processus 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

116

de production, d’échange et de consommation, respectueux des 
limites de la planète, nous devons aller plus loin et choisir un nou-
veau mot capable d’entraîner de nouveaux modes de raisonnement 
imprégnant à leur tour la recherche universitaire et la formation. Si 
nous ne le faisons pas, nous en resterons à la pensée magique. Et je 
suggère que l’on adopte pour cela le mot œconomie.

Comme nous l’avons dit plus haut, en grec, ce terme est formé 
de deux mots  : oïkos, qui signifie la maison, la terre familiale, et 
donc maintenant notre planète, et nomos qui signifie l’art, les règles. 
L’œconomie, c’est l’art de gérer les ressources rares au profit de l’hu-
manité. Œconomie veut donc très exactement désigner ce dont nous 
parlons à propos de la grande transition. Ce ne devrait pas nous éton-
ner : à mains égards la nouvelle économie que nous devons créer pour 
le xxie siècle ressemble beaucoup, mais à une échelle globale, à celle qui 
se déployait dans les siècles passés à une échelle locale, aux situations 
que nous connaissions avant la révolution industrielle, à l’époque où 
chaque communauté locale devait veiller à préserver sa viabilité à 
long terme dans un contexte de ressources naturelles limitées.

Créer une monnaie à plusieurs dimensions

Toutes les contradictions politiques, et même la schizophrénie 
que nous observons aujourd’hui à propos de l’économie, résultent 
du fait que nous devrions développer le recours au travail humain 
– qui traduit le besoin que nous avons l’un de l’autre – de manière à 
renforcer la cohésion sociale, tout en limitant notre consommation 
d’énergie fossile et de ressources naturelles. Aujourd’hui, nos gou-
vernements ne sont pas capables de résoudre cette contradiction.

Ce fut particulièrement visible en 2009 : au cours de la même 
période, le G20 s’employait activement à éviter une récession glo-
bale tout en participant aux négociations de Copenhague dans 
l’espoir d’aller au-delà du protocole de Kyoto. Ainsi, les mêmes diri-
geants politiques disaient des choses complètement différentes, à 
quelques semaines d’intervalle, dans un lieu et dans l’autre.

Mais cette contradiction entre développement du travail humain 
et économie des ressources naturelles est-elle une contradiction 
« naturelle », une contradiction qui résulte de la nature même du 



Vers des sociétés durables

117

monde, ou est-ce une contradiction «  artificielle  » résultant des 
outils que nous utilisons pour gérer l’économie  ? Il est évident 
que c’est la seconde hypothèse qui est juste. C’est parce que nous 
utilisons la même monnaie pour payer le travail humain, auquel 
nous devrions avoir un recours croissant, et pour payer l’énergie 
et les ressources naturelles, que nous devrions économiser de plus 
en plus, qu’il y a contradiction. En d’autres termes, notre véhicule 
économique, aujourd’hui, n’a qu’une seule et même pédale pour le 
frein et l’accélérateur.

Cette manière de procéder n’est que l’héritage du passé et le fruit 
de l’habitude et de notre paresse intellectuelle car, aujourd’hui, 
les systèmes techniques qui sont à notre disposition nous permet-
traient très facilement d’utiliser une monnaie multi-dimension-
nelle, c’est-à-dire de payer le travail humain d’un côté et l’énergie et 
les ressources naturelles de l’autre avec des monnaies différentes. 
C’est très facile avec la monnaie électronique. Il n’y a pas d’obstacle 
à utiliser différentes monnaies avec la même carte de crédit quand 
on veut payer des choses différentes : d’ores et déjà, nous utilisons 
régulièrement des points de fidélité ou des « miles », qui sont une 
monnaie créée par les compagnies aériennes.

Il ne sera pas possible de parvenir à la fois à la justice sociale 
et à l’efficacité sans créer des quotas individuels négociables pour 
l’énergie et les ressources naturelles. L’existence de tels quotas, qui 
constitue en réalité une « monnaie énergie » créera le besoin d’une 
traçabilité tout le long de la filière de production et d’échange. 
Chacun sait aujourd’hui que les «  fuites de carbone  » (“carbon 
leaks”), c’est-à-dire la consommation d’énergie cachée parce qu’elle 
est incorporée dans les biens et services importés représente 25 % à 
30 % du total des émissions de gaz à effet de serre de l’Europe ou des 
États-Unis. C’est pourquoi de toutes façons cette traçabilité globale 
est une nécessité absolue.

Développer une gouvernance à multi-niveaux  
pour la production, l’échange et la consommation

Aujourd’hui, nous avons une approche duale. Certains esti-
ment qu’un marché globalisé, généralisé, est la condition même du 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

118

progrès global et considèrent que toute tentative pour recréer des 
systèmes d’échanges locaux est une démarche protectionniste qui 
nous renvoie à l’âge de la pierre. À l’opposé, de nombreux militants 
de la transition économique estiment que c’est la relocalisation de 
l’économie qui constitue la bonne réponse.

Mais aucune de ces deux positions ne peut être sérieusement 
défendue. D’un côté, on observe que la globalisation des échanges et 
la transformation de tous les biens et services en produits de marché 
conduit à faire coexister au niveau local des créativités inemployées 
et des besoins non satisfaits. Cette coexistence même rend l’écono-
mie actuelle illégitime. Mais, d’un autre côté, prétendre revenir à 
une localisation stricte des échanges n’a pas grand sens dans un 
monde où l’énergie fossile, l’eau et la plupart des ressources natu-
relles sont concentrées dans un petit nombre de régions.

Pour l’œconomie, l’enjeu n’est pas de choisir entre une mon-
naie mondiale, permettant de gérer le commerce international 
et des monnaies nationales ou locales, permettant d’organiser les 
échanges à d’autres niveaux. Les deux sont également nécessaires. 
L’histoire nous montre que monnaie et communauté sont insépa-
rables car la communauté se tisse par les échanges qu’elle créée 
en son sein et doit, en retour, disposer du moyen d’organiser ces 
échanges. Ce qui signifie que l’œconomie doit se construire sur une 
gestion de la production et d’échange à multi-niveaux.

Adopter des régimes de gouvernance  
adaptés aux différents types  
de biens et de services

Aujourd’hui, nous avons tendance à raisonner en termes d’oppo-
sition entre biens publics et biens privés. Mais, une fois encore, ce 
dualisme est trop simple pour permettre de traiter correctement de 
la véritable nature des biens et services. Or un des principes de base 
de la gouvernance est de devoir adopter des règles qui soient réel-
lement adaptées à la nature des problèmes à traiter. C’est pourquoi 
définir et adopter des régimes de gouvernance adaptés à la véritable 
nature des différents biens et services est essentiel pour passer de 
l’économie à l’œconomie.



Vers des sociétés durables

119

Encore faut-il savoir ce qu’est cette véritable nature des biens et 
services. Nous pouvons la définir grossièrement par un simple test : 
qu’arrive-t-il quand nous voulons partager un bien ou un service ? 
La réponse à cette question fait apparaître quatre catégories :

• les biens qui sont détruits lorsqu’ils sont divisés : c’est le cas 
par exemple des écosystèmes ;

•  les biens et services qui se divisent quand ils sont partagés 
mais qui sont en quantité limitée. C’est typiquement le cas de la 
plupart des ressources naturelles comme l’énergie fossile, l’eau, 
les sols fertiles, etc. Pour ce type de biens, nous devons trouver des 
régimes de gouvernance qui combinent justice sociale et efficacité ;

• les biens et services qui se divisent en se partageant mais qui 
existent en quantité indéfinie. C’est le cas pour la plupart des fruits 
de l’industrie humaine où la créativité, les connaissances scienti-
fiques et techniques incorporées dans la production, les processus 
industriels et la mobilisation de savoir-faire humains sont décisifs 
pour déterminer la quantité de biens qui sera finalement produite ; 
cette troisième catégorie est celle à laquelle s’appliquent le mieux 
les mécanismes du marché ;

• enfin, last but not least, il y a les biens et services qui se multi-
plient en se partageant. Pensons par exemple aux savoirs ou à l’ex-
périence. C’est typiquement leur cas. Le régime de gouvernance qui 
s’applique à cette dernière et importante catégorie de biens est plus 
proche de la mutualisation que de la gestion par le marché.

Promouvoir des filières durables,  
en en faisant la nouvelle vocation  
de l’Organisation Mondiale du Commerce

En général, on nous présente la grande entreprise, en particu-
lier la grande entreprise multinationale, comme l’acteur majeur 
de ce xxie siècle, plus puissante encore que ne le sont les États eux-
mêmes parce que l’entreprise, dont le chiffre d’affaires est supé-
rieur au budget de la plupart des États est, de surcroît, plus mobile 
qu’eux. L’émergence des entreprises transnationales au cours du 
siècle dernier résulte directement de leur capacité à combiner la 
connaissance, le capital et la mobilisation d’une force de travail 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

120

grande et diversifiée, c’est-à-dire les ingrédients de la révolution 
industrielle. On pourrait même dire que l’entreprise a été « l’être 
vivant collectif » le mieux adapté à la nouvelle situation créée par 
cette révolution. Ajoutons que les entreprises transnationales béné-
ficient d’un avantage comparatif dans le cadre de la globalisation ; 
la flexibilité dont elles sont capables contraste avec l’inertie des 
acteurs publics.

Des grands rituels, comme le Forum économique mondial de 
Davos, accréditent d’ailleurs année après année le fait que la grande 
entreprise transnationale est le plus puissant moteur de notre 
siècle. Mais n’est-ce pas une illusion  ? Les entreprises telles que 
nous les connaissons sont-elles capables de faire face aux défis du 
xxie siècle, de conduire la transition de l’économie à l’œconomie ? 
Probablement pas. Il suffit pour s’en convaincre de se demander 
pourquoi une entreprise est incapable d’être réellement respon-
sable et de ce fait pourquoi elle est illégitime. La réponse est simple : 
c’est parce qu’elle ne contrôle qu’une partie de la filière globale de 
production et d’échange.

C’est bien connu dans ce que l’on appelle le commerce durable 
ou responsable : il n’est durable et responsable que pour une petite 
partie de la valeur ajoutée globale ! L’œconomie suppose de parve-
nir à un véritable équilibre entre les individus, les sociétés et entre 
l’humanité et la biosphère, équilibre que les entreprises sont inca-
pables de créer. Pour parvenir à cet équilibre, nous avons besoin de 
concevoir des filières globales durables. Cela implique l’émergence 
de nouveaux agencements institutionnels, responsables de la tota-
lité de la filière.

L’évolution des critères de bonne gestion, leur élargissement au 
fil des années, comme l’atteste l’adoption de la norme ISO 26 000, 
va déjà dans ce sens. Concevoir une filière globale durable implique 
une traçabilité tout au long du processus de production et de 
consommation.

De leur côté, l’intérêt porté aux « fuites carbone », c’est-à-dire à la 
quantité d’énergie incorporée dans les biens importés et la discus-
sion sur la taxation carbone aux frontières sont autant de pas dans 
la bonne direction. Mais un pas décisif sera fait en donnant à l’Orga-
nisation Mondiale du Commerce mission d’organiser le commerce 
international sur la base de filières durables.



Vers des sociétés durables

121

Reconnaître aux territoires  
le statut d’acteur pivot de l’œconomie  
et donner aux territoires les moyens  
de gérer leurs capitaux naturels, matériels, 
humains et immatériels

Quel est le meilleur niveau géographique et humain pour gérer 
une société durable, pour utiliser au mieux l’énergie, les ressources 
naturelles et le capital ? De même que, il y a 35 ans, chacun aurait 
affirmé que l’entreprise était l’acteur pivot de l’œconomie, il semble 
évident que le niveau de l’État est le mieux à même d’organiser les 
différentes régulations nécessaires pour maintenir la société dans 
son domaine de viabilité. Encore récemment, les territoires locaux 
étaient plutôt considérés comme des réminiscences du passé, des 
échelles de gestion antérieures à la révolution industrielle. Dans 
la plupart des pays, c’est l’État national qui semblait le seul bon 
niveau pour concevoir une stratégie de modernisation, pour assurer 
la redistribution par la fiscalité. Aux yeux du nouvel ordre politique 
mis en place pour le xxe siècle, les territoires locaux étaient incons-
ciemment associés à l’idée de l’âge féodal ou pré-industriel. Mais, 
aujourd’hui, c’est l’État qui est en crise. Avec sa tradition de poli-
tique sectorisée, avec sa vision linéaire du progrès économique et 
technique, l’État est aujourd’hui plus souvent du côté du problème 
que du côté de la solution.

Mais alors quel est le meilleur niveau de gouvernance de la pro-
duction et de la consommation pour gérer tout à la fois les rela-
tions entre les êtres humains, entre l’humanité et la biosphère  ? 
Et, plus encore, quel est le niveau le plus adapté pour gérer les dif-
férentes catégories de capitaux – matériels, immatériels, humains 
et naturels ? À l’évidence, ce sont les territoires. D’ailleurs, on peut 
constater que dans nos économies modernes les territoires, et en 
particulier les grandes villes, sont devenus des acteurs détermi-
nants, y compris du développement économique.

Cela est bien plus vrai encore lorsqu’on essaie d’imaginer la 
transition vers des sociétés durables. Prenez l’exemple de «  l’éco-
nomie circulaire » (que l’on appelle également souvent en Europe 
« écologie industrielle » ou « écologie territoriale »). Elle se développe 
au niveau local. Il en va de même pour « l’économie fonctionnelle », 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

celle qui consiste à remplacer chaque fois que l’on peut des biens 
par des services. Même constat pour l’économie sociale et solidaire, 
qui combine l’approche marchande et non marchande des biens et 
des services.

À l’évidence, les territoires seront le deuxième acteur pivot de 
l’économie, le premier étant les filières durables. Malheureusement, 
encore aujourd’hui, les « territoires » ne sont pas vraiment considé-
rés comme des acteurs sociaux et économiques. Trop souvent, on 
confond, quand on parle du territoire, les autorités locales et la 
société société locale prises comme un tout.

Qui plus est, les territoires ne disposent pas véritablement des 
moyens de comprendre leur propre métabolisme. Il y a là un para-
doxe  : quoique nous disposions de myriades d’informations, une 
ville moderne connaît très mal la manière dont elle fonctionne  ; 
au contraire, il y a 2 000 ans, un village chinois le savait parfaite-
ment, tout simplement parce que sa survie même dépendait de 
cette connaissance. Comprendre les territoires comme des nœuds 
dans des systèmes de relations, non pas isolés du reste du monde 
mais reliés à lui, voilà le premier changement à introduire. Mais ce 
n’est qu’un point de départ. Nous devons ensuite concevoir de nou-
velles institutions, ce que j’appelle les « agences œconomiques terri-
toriales », capables de tirer parti de tous les atouts d’un territoire et 
d’inventer pour les gérer de nouveaux agencements institutionnels.



123

Conclusion
Lettre aux candidats ou lettre au Père Noël ?

En brossant à grands traits les conditions et les modalités d’une 
transformation profonde, radicale, de la politique et de l’économie, 
ai-je écrit une lettre aux candidats ou au Père Noël  ? La question 
évidemment se pose.

Imaginer que par la force des idées, par la justesse des concepts, 
par la générosité de l’ambition on peut transformer la politique 
et l’économie, est-ce croire au Père Noël  ? J’aimerais que se déve-
loppe une nouvelle France, réconciliée avec elle-même, où le loup et 
l’agneau boiront à la même mare, où la lutte politique et sociale se 
transformera en une aimable partie de campagne et s’achèvera dans 
la joyeuse unanimité du consensus, une France sachant qui elle est 
et ce à quoi elle croit, dans un monde pacifié par les nécessités de 
gérer sur de nouvelles bases les interdépendances dont dépendent 
notre survie commune.

Mais, au fond, est-ce moi qui crois au Père Noël ou les candidats 
qui se présentent aux Français, la hotte chargée de cadeaux à crédit, 
à charge pour nos enfants et petits-enfants de les payer comme ils 
auront un jour à payer notre dette écologique, comme ils auront 
un jour à payer le prix des ressentiments qu’auront fait naître dans 
tant de peuples l’usage irresponsable des rapports de force nés du 
passé pour continuer à monopoliser au profit des riches une part 
indue des ressources limitées de la planète ? N’est-ce pas croire, plus 
encore que moi, dans le Père Noël que d’imaginer répondre aux 
défis du futur tout en faisant l’économie d’une révision radicale de 
notre vision du monde, de notre système conceptuel et institution-
nel, de nos systèmes de valeur, de nos modes de gouvernance ?

Car c’est bien de changement de référentiel dont il s’agit. Si par 
exemple je reviens sur la conception du pouvoir, à la lumière des 
réflexions qui précèdent, je le vois passer du statut de « bien de deu-
xième catégorie » – un bien qui se divise en se partageant mais est 
en quantité limitée – à un « bien de quatrième catégorie » – celle des 
biens qui se multiplient en se partageant. Ainsi, en définissant les 
conditions dans lesquelles les citoyens ordinaires peuvent retrouver 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

124

du pouvoir et les territoires et villes devenir la brique de base de la 
gouvernance et les acteurs pivot de l’œconomie, je fais l’hypothèse 
que ces nouveaux pouvoirs conquis, ou pour mieux dire créés, loin 
de ruiner le pouvoir politique national lui donneront au contraire 
une nouvelle vigueur.

Il en va de même du capital immatériel des territoires et des 
sociétés. Cette capacité à se faire confiance mutuellement, à relier 
les problèmes entre eux, cet apprentissage des processus à travers 
lesquels faire émerger une réponse à nos défis les plus difficiles, 
jusqu’à devenir des habitudes si bien ancrées qu’elles s’appliquent 
à des problèmes nouveaux sans même qu’il soit nécessaire de se 
prendre la tête, constitue la richesse essentielle des sociétés de 
demain. Peut-être, finalement, la marque distinctive de la civilisa-
tion à faire naître.

L’utopie ou la mort. Ce slogan de songe-creux n’a jamais été 
aussi proche du réalisme. Étaient-ce des songe-creux que ces idéa-
listes qui, au lendemain de la seconde guerre mondiale, rêvaient 
d’États-Unis d’Europe  ? Avec la crise de l’euro et la contradiction 
qui nous pète au visage entre monnaie commune et ombrageuses 
souverainetés nationales, préfiguration finalement de ce qui attend 
le monde entier, nous voyons que la construction d’États-Unis d’Eu-
rope devient la seule réponse réaliste.

Je me souviens du slogan de mai 1968, ma génération : « soyons 
réalistes, demandons la lune ! ». Les gens de cette génération, héri-
tiers de la prospérité des Trente Glorieuses, sont pour la plupart 
devenus, d’idéalistes qu’ils étaient, des réalistes à la petite semaine 
de la gestion de la politique et de l’économie. Chloroformés par la 
sécurité et le bien-être du papy boom, ils laissent les générations de 
leurs enfants et petits-enfants payer les pots cassés. La vague d’in-
dignation qui a secoué le monde en 2011 et s’est, sous une forme 
ou sous une autre, identifiée à l’appel de Stéphane Hessel est dou-
blement intéressante. L’indignation laissée à elle-même n’est rien 
d’autre, au fond, que la rage de se sentir impuissant, le sentiment 
indistinct d’en vouloir à tout le monde et surtout aux élites autopro-
clamées pour le sort qui nous est réservé. À ce titre, le mouvement 
des indignés est le dernier sursaut d’une démocratie moribonde. 
Les canaux de la transformation politique sont bouchés. Reste à 
clamer son indignation. Mais, en tant que sursaut, le mouvement 



conclusion

125

est une vaste protestation contre le non-sens. Il dit que de plus en 
plus de femmes et d’hommes ne s’y résignent pas. La résignation, 
comme le nom l’indique, est l’opposé de l’indignation. Il dit que si 
la démocratie est aujourd’hui moribonde, la société est bien vivante 
et qu’elle exige d’autres voies, d’autres réponses.

Ce peut être la matrice protéiforme, d’énergie brute, à partir 
de laquelle construire la grande transition. Vous me direz que les 
quatre dimensions de la transition que je vous ai exposées sont 
des constructions intellectuelles difficiles à transformer en slo-
gans. Mais n’est-ce pas justement la noblesse du politique que de 
construire les passerelles entre une analyse du monde et le vécu 
quotidien de chacun d’entre nous ?

Il n’y a que trois issues, à un mouvement d’indignation collec-
tive : la retombée apathique, la violence auto-mutilatrice et la trans-
formation sociale.

La première issue est la plus dangereuse : après avoir bien crié 
ensemble, s’être crus un instant puissants parce qu’on était nom-
breux, chacun retourne en son foyer, plus convaincu que jamais de 
son impuissance. La violence auto-mutilatrice, de son côté, est préfi-
gurée par ce qui se passe dans les banlieues populaires de nos villes : 
avoir la rage, commencer par s’attaquer aux symboles de l’ordre 
établi avant de s’attaquer à soi-même. Le seul exutoire positif de 
l’indignation est de lui proposer les canaux de la transformation 
économique, sociale et politique.

Le grand défi politique et économique aujourd’hui est de sortir 
du xviiie siècle. La fondation Charles Léopold Mayer pour le Progrès 
de l’Homme, il y a vingt-cinq ans, s’était donnée pour ambition de 
contribuer à l’émergence d’un humanisme du xxie siècle. En Chine, 
on parle de « nouveau siècle des Lumières », pour exprimer la néces-
sité d’une nouvelle pensée sur le monde et de « nouvelles routes de 
la soie » pour exprimer la nécessité de réinventer les relations entre 
la Chine et les autres sociétés. D’autres enfin, et c’était à la mode 
il y a une dizaine d’années, parlent de post-modernité. Toutes ces 
expressions, pour vagues et emphatiques qu’elles soient, expriment 
la profonde nécessité, détaillée au fil des pages dans ma lettre, de 
se doter, en amont des représentations rationnelles que l’on peut se 
faire du monde, d’une nouvelle sensibilité, d’une vision plus holis-
tique, plus éco-systémique du monde, qui remette l’homme à sa 



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

place, tout à la fois éminente et modeste, au sein de la création. Trois 
mots peuvent résumer cette nouvelle posture : responsabilité ; capa-
cité à gérer la complexité ; modestie. Ce n’est pas un hasard si l’on 
s’intéresse à nouveau, quitte à les idéaliser de façon romantique, 
aux cosmogonies des Peuples Premiers, comme on dit joliment du 
côté du quai Branly, ces cosmogonies qui descendent l’homme du 
piédestal sur lequel il s’était bien prétentieusement juché, pour le 
remettre à sa place dans les grands cycles de la biosphère.

Reste la question du retour sur terre. En quoi ces perspectives, en 
quoi ces visions permettent-elles d’apporter des réponses concrètes 
aux questions quotidiennes de la société ? Permettent-elles d’abor-
der de façon nouvelle mais opérationnelle la lutte contre l’exclusion, 
la politique de la santé, la sécurité, l’emploi, la dette, le commerce 
international, le nucléaire, la fiscalité, la réforme de l’éducation ? 
J’ai émaillé ma lettre d’illustrations concrètes montrant que oui. Je 
suis pleinement confiant dans la portée opérationnelle de ce chan-
gement de référentiel et dans la possibilité de transformer ces nou-
veaux principes de la politique et de l’économie en un programme 
de gouvernement. À une réserve près, celle du temps. Le temps peut 
s’accélérer mais ne peut pas s’acheter. On ne passera pas en un jour 
du xviiie au xxie  siècle. Les tâtonnements seront nombreux. C’est 
pourquoi il est si urgent de s’y consacrer dès demain matin.



127

TABLE DES MATIÈRES

Introduction

La démocratie entre espérance et désillusion

I. Retrouver les chemins de la confiance en renouvelant l’éthique 

et les méthodes de la politique 

1. Redonner confiance à la société, noblesse à la politique, sens à la démocratie
2. Concevoir et conduire la grande transition du xxie siècle
3. Aborder les quatre dimensions de la grande transition
4. Renouveler la conception de la politique
5. Retrouver le goût, l’art et la patience des réformes structurelles
6. Définir les principes d’une stratégie concertée de changement

II. Instituer la communauté, du local au mondial

1. Les communautés territoriales
2. La communauté nationale
3. La communauté européenne
4. La communauté mondiale

III. Créer un socle éthique commun

1. Un concept vieux comme le monde
2. La Charte des responsabilités humaines
3. La responsabilité et les trois dimensions de la diversité

IV. Concevoir, du local au mondial les modalités d’une gouvernance 

adaptée aux défis du xxie siècle

1. La légitimité et l’enracinement de la gouvernance



SAUVONS LA DÉMOCRATIE !

128

2. La citoyenneté et la démocratie
3. La pertinence des dispositifs
4. La co-construction du bien public
5. L’unité dans la diversité et l’articulation des échelles de gouvernance

V. La transition vers des sociétés durables

1. �Adopter le nouveau concept d’œconomie pour décrire l’enjeu du changement 
systémique

2. Créer une monnaie à plusieurs dimensions 
3. �Développer une gouvernance à multi-niveaux pour la production, l’échange  

et la consommation 
4. �Adopter des régimes de gouvernance adaptés aux différents types de biens  

et de services 
5. �Promouvoir des filières durables, en en faisant la nouvelle vocation  

de l’Organisation Mondiale du Commerce 
6. �Reconnaître aux territoires le statut d’acteur pivot de l’œconomie et donner 

aux territoires les moyens de gérer leurs capitaux naturels, matériels, humains 
et immatériels 

Conclusion

Lettre aux candidats ou lettre au Père Noël ?


